











Srigorui Dina bandhu Bani  
Mahatmya  
1930

*G Das.*  
Librarian  
Uttarpura Joykrishna Public Library  
Govt. of West Bengal



## অনুক্রমণিকা।

যাহার পুণ্য আবির্ভাবে সমস্ত বিশ্বে ওলট পালট পরিষর্তন  
ও নব আগরণের মহাভাব সমুপস্থিত, অগতের এক প্রাণ্ত হইতে  
অন্য প্রাণ্ত পর্যন্ত সাম্য, মৈত্রী ও স্বাধৈরভাব প্রেরণায় সমস্ত  
আতি সমস্ত মানবমণ্ডলী উত্তুক, যাহার শ্রীমুখ হইতে সনাতন  
বৈদিক্ষিক, ধর্মভাব সমূহ অনাবিল প্রস্তুবণ্যৎ প্রবাহিত হইয়া  
মহামুখ'কে মহাজ্ঞানীর 'গুরু' এবং বিদ্বান্মণ্ডলীকে বিশ্বিত্বাত্মক  
সন্তুষ্টি করিয়াছে; এবং ভক্তাঙ্গকে ঐ ভাব প্রবাহে নিমজ্জিত্বা  
করিয়া আনন্দে পাগল করিয়া তুলিয়াছে,—তাহার সেই অমৃতময়  
রূপ “বেদবাণী” শুনিবার জন্য কাহার প্রাণ না ব্যাকুল হইবে?

এনি নিজে খণ্ডনী হইয়াও মুখ'কে জ্ঞান, বৃত্তুক্ষুকে অন, বন্ধু-  
হোনকে বন্ধু এবং রূপকে ঔষধ দ্বারা স্বহস্ত্রে সেবা করিয়া দরিদ্র  
নারায়ণ সেবার যে মহান আদর্শবিধি দ্রেখাইয়া গিয়াছেন,  
‘বাসুবন্ধবণিতা’ এমন কি আত্মাসন্তুষ্ট পর্যন্ত যাহার মহান  
‘বিত্র’ অঞ্চলকো প্রেম পৌষ্য দ্বারা স্নাত, প্রাবিত হইয়াছে; যাহার  
মূলা জীবনের অর্জুন কাল সহস্র সহস্র বৎসরের নির্যাতভাবা  
শা মাতৃজ্ঞাত্বে অন্য মাতৃজ্ঞাবে কাটিয়া গিয়াছে,—সেই  
সহ মহা প্রেমোচ্ছল স্মরণ, সেই দৌন দুঃখীর আণের  
র ঠাকুরের জ্ঞানের কথা, প্রেমের কথা, আণের  
‘রিতে’ সকলেই আগ্রহাত্মিত উৎকল্পিত জানিয়া তাহার  
ণী সমুহের কিয়দংশ সকলন করিতে এই দৈনজ্ঞানের  
শক্তিটো।

যে মানুষের প্রতি রুক্ষারে মেধিনী' কল্পিত, হইত, আজকে  
কামনা মড়েছে, যাইস; মহামুখ'কার প্রাণ কাপিয়া উঠিল সেই

মুহাবীর্য স্বরূপ ওজোস্বরূপ, ক্ষাত্রশক্তি অঙ্গাতেজঃ স্বরূপঃ অবতাৰ  
কুন্তের মহাধৰ্মী প্রকাশ কৱিতে তাঁহার লক্ষ লক্ষ উক্তের  
অনুরোধে অক্ষম হইলৈও তাঁহার অনুগ্য ভাবগুলি গ্রন্থিত কৱিয়ে  
প্রকাশ কৱিতে আমাকে বাধ্য কৱিয়াছে। এই অপূর্বতাত্ত্বের  
পাগল মানুষকে উগবান শ্রীকৃষ্ণের কেন্দ্রাবতার ভাবিয়া শিক্ষিত  
অশিক্ষিত হিন্দু মুসলমান কৃষ্ণচান জ্ঞাতিবর্ণ নির্বিশেষে বাংলার  
লক্ষ লক্ষ উক্ত তাঁহার শ্রীমুর্তিৰ নিত্য পূজা কৱিয়া আসিতেছেন।  
তাঁহার স্তুলভাবে বর্তমানে তাহারা তাঁহার অর্মিয় প্রাণ "লৌলা"  
কথা শুনিয়া মধুর আত্মারা আনন্দের সৰ্জ পাইয়া ধনা হইয়াছেন  
এইক্ষণে তাঁহার স্তুলভাবে সঙ্গলাত্ত্বের অভাবে বহু উক্তই তাঁহার  
“বাণী ও ‘লৌলা মাহাত্ম্য’” গ্রন্থ সন্তু পাইবার জন্য ব্যন্ত হইয়া  
পড়িয়াছেন। তাঁহার কয়েকজন “অন্তরঙ্গ উক্ত সম্মিলিত ভাবে  
তাঁহার “লৌলামাহাত্ম্য”” গ্রন্থ লিখিতেছেন। এবং উক্ত কৈবিগণ  
বিরচিত তাঁহার “গীত-মাহাত্ম্য” গ্রন্থ ও শীত্রই প্রকাশিত হইবে।  
এ ক্ষেত্রে অনসাধারণে তাঁহার লৌলার মোটামুটি ভাবে সূচীপত্ৰ  
হইতেও অতি সংক্ষিপ্তাকারে ১৩৩৫ বঙাদীৰ মাঘী পূর্ণিমা  
শীরেন্দ্ৰনগৰ ঘৰ্টে শ্রীশ্রীঠাকুৱের প্রকাশ মহোৎসবে দেশ সেবা  
সর্বব্রহ্মাগী চিৱ-কোমাৱত্তাবলম্বী মহাপুৱন্ধু নৃগেন্দ্ৰনাথ ঠাকুৱের  
“ঠাকুৱ শ্রীশ্রীদীনবন্ধু দেব”。 সমন্বয় বন্ধুত্ব ইহিতে তাঁহার  
সংক্ষিপ্ত জীবনী নামে একটি ক্ষুদ্র প্রবন্ধ প্রকাশ কৱা গেল।  
এবং প্রথম পৃষ্ঠায় শ্রীশ্রীঠাকুৱের একখানি শ্রীমুর্তিৰ ফটো সন্নি-  
বেশিত হইল। ভুল ক্রটি অনেক রহিয়া গেল। ধাঁহার নামে  
হাত্যার কথায় অবারিত শাস্তি বৰ্ধিত হয়, সেই মানুষের কথায়  
গুণেই তাঁহার উক্ত সমাজে আশাপূৰ্বক সমষ্টি অক্ষমতার প্রতি  
উপেক্ষিত হইবে। অসম্মিতি বিস্তাৱেন ও মিতি।

# সূচীপত্র।

---

| বিষয়।                                        |     | পৃষ্ঠা |
|-----------------------------------------------|-----|--------|
| <b>অবতার—</b>                                 |     |        |
| অবতারের আবির্ভাব হয় কেম                      | ... | ১      |
| উহার অঙ্গপ                                    | ... | ৪      |
| অবতার, পার্শ্ব, ভক্ত, সিদ্ধপুরুষ ও সাধক       |     |        |
| সমন্বেব ভিন্ন ভিন্ন ভাব                       | ... | ৫      |
| ধৰ্ম কাহাকে বলে                               | ... | ৯      |
| ধৰ্ম এক না বহু                                | ... | ১৩     |
| ধৰ্মের কয়েকটি সাধারণ সত্ত                    | ... | ১০     |
| প্রচার                                        | ... | ১৪     |
| কর্ম্মবেগ বা কর্ম্মবন্ধু—কর্ম্ম কি            | ... | ১৪     |
| কর্ম্ম স্বাই সমান                             | ... | ১৪     |
| কর্ম্ম শক্তি নেমে আসে                         | ... | ১৫     |
| কর্ম্ম অনাসক্তি আভ্যন্তাগ, আভ্যন্তাগই         |     |        |
| মুক্তি                                        | ... | ১৬     |
| কর্ম্মফল                                      | ... | ১৮     |
| <b>বীর্য ও সুজ্ঞারক্ষা—</b>                   |     |        |
| বীর্যের উপরোক্ত সত্ত্ব প্রতিষ্ঠিত             |     | ২২     |
| বীর্য বক্ষ ক্ষেত্রের উপায়, এবং সহজে মানুষেরা |     | ২৩     |
| সত্ত্ব মানুষকে দেবতা করে                      | ... | ২৩     |

[ ॥୧୦ ॥ ]

ବିଷୟ :

|                                                      |                                                     | ପୃଷ୍ଠା । |
|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|----------|
| ବିଜ୍ଞାନ-ଯୋଗ—                                         | ଆୟ-ବୋଧ ...                                          | ... ୩୧   |
|                                                      | ମାତ୍ରା ଓ ମୁକ୍ତି                                     | ... ୩୫   |
|                                                      | ଗୁଣତ୍ରୟ ଓ ଜୌବେର ଅବସ୍ଥାଭେଦ                           | ... ୩୯   |
|                                                      | ବ୍ରକ୍ଷ ଓ ବ୍ରକ୍ଷାଣ୍ଡ                                 | ... ୪୨   |
|                                                      | ବିଶ୍ଵକ୍ରମ ବା ସର୍ବତ୍ର ବ୍ରକ୍ଷ ଦର୍ଶନ                   | ... ୪୬   |
| ତ୍ୟାଗ ଓ ସେବା—                                        | ତ୍ୟାଗ ଓ ତ୍ୟାଗେର ଅଧିକାରୀ                             | ... ୪୯   |
|                                                      | ସଥାର୍ଥ ତ୍ୟାଗୀର କର୍ମ                                 | ... ୫୧   |
|                                                      | ଆସନ୍ତିକିଟ ତୁଃ୍ଖ, ତ୍ୟାଗଟ ଶାସ୍ତ୍ର                     | ... ୫୨   |
|                                                      | ଭାବ ନା ଲେନେ ଭାଙ୍ଗ ଧରା ଭାଲ ନପା                       | ... ୫୪   |
|                                                      | ତ୍ୟାଗ ଓ ସେବା ଏକଇ ବଜ୍ରବ ଏହିକ ଦେବକ ମାତ୍ର              | ୫୫       |
|                                                      | ସେବାର ସ୍ଵରୂପ... ...                                 | ... ୫୬   |
|                                                      | ସେବାଯ ଚିତ୍ତ ଶୁଦ୍ଧ ହୟ, ଚିତ୍ତ ଶୁଦ୍ଧ ହଲେ               |          |
| ଶୁଦ୍ଧ ଓ ସାଧନା—                                       | ଭଗବାନକେ ପାଦରୀ ଯାୟ                                   | ... ୫୮   |
|                                                      | ଶୁଦ୍ଧ କି                                            | ... ୬୧   |
|                                                      | ଶୁଦ୍ଧ ଗ୍ରହଣ କବିତେ ହୟ କେନ ? ନ ପବୀକ୍ଷା<br>କରେ ନିତେ ହୟ | ... ୬୫   |
| ଶୁଦ୍ଧ ଓ ଭକ୍ତେର କର୍ତ୍ତ୍ଵା                             | ... ୬୬                                              |          |
| ସାଧନା ଓ ସାଧନାୟ ଶୁଦ୍ଧବ ପ୍ରୋଜନ                         | ... ୬୭                                              |          |
| ସାଧନାର ଅଧିକାରୀ କେ ? ସାଧନାର ପ୍ରକାର...                 | ୬୮                                                  |          |
| ଯେ ଯେ ପଥ୍ ଧରେଛ, ଧରେ ଥାକ, ଅନ୍ତେର ପଥ୍ୱେ<br>ବାଦୀ ଦିଉ ନା | ... ୭୦                                              |          |
| ଅଶ୍ଵତ୍ଥ କିଛୁଇ ନା, ଟୈବ ଓ ଶୁଦ୍ଧସକାର ବଳେ                |                                                     |          |
| ମହାଶୁଦ୍ଧ ହୟ                                          | ... ୭୨                                              |          |
| ବିଶ୍ଵାନ                                              | ... ୭୪                                              |          |

ব্যব।

নাম ও ধ্যান-

প্রেম-ভক্তি—

সাধ-সং—

সমাজ-তত্ত্ব—

বৈদিক ধর্মের পরে

বিবিধ উৎসুক্ষ—

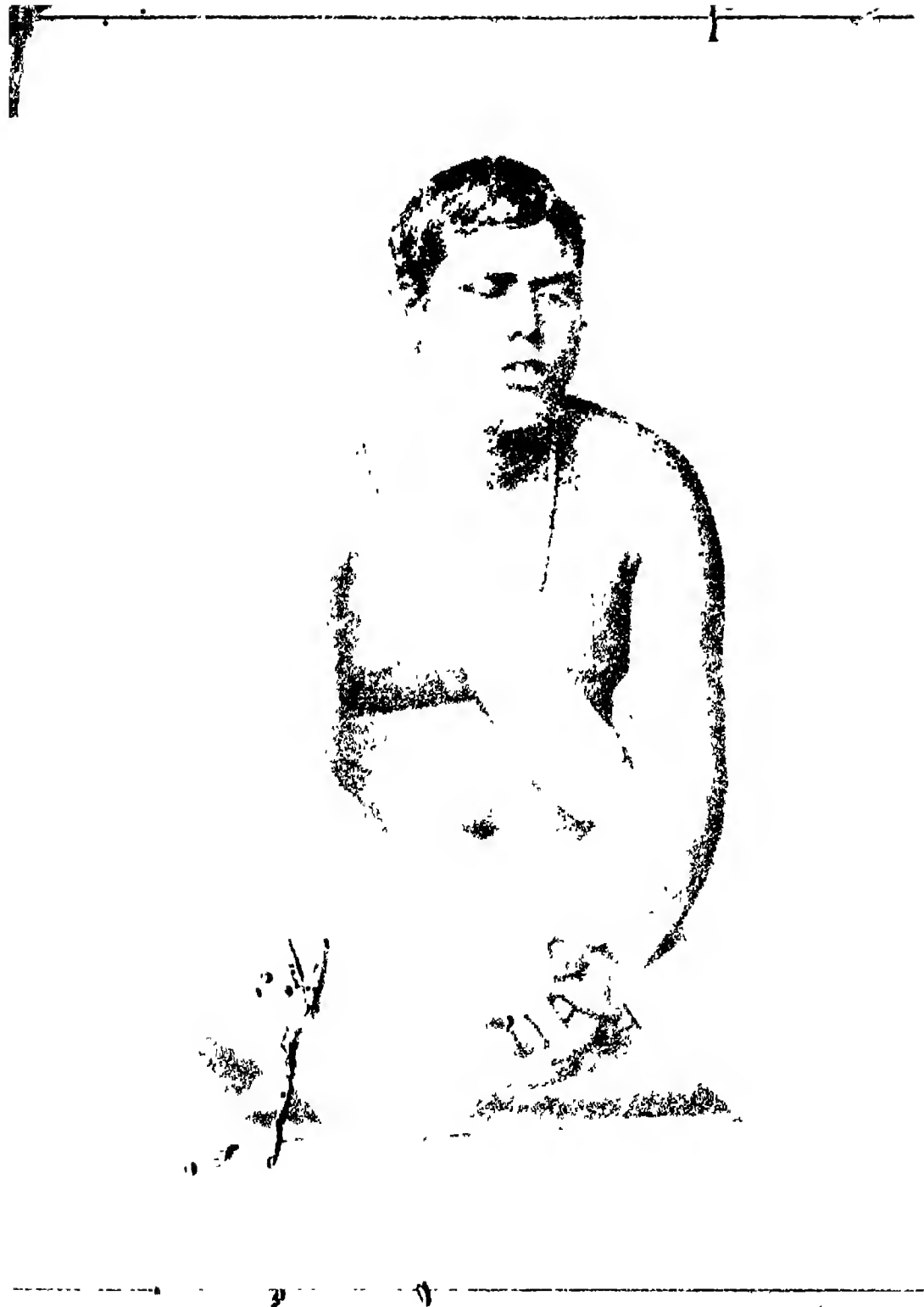
|                                             | পৃষ্ঠা। |
|---------------------------------------------|---------|
| শব্দ শক্তি—নাম ব্রহ্ম ...                   | ৭৬      |
| নাম কেমন অবহাস কি প্রকারে নিতে হয়          | ৭৯      |
| নামের সহিত ধ্যান বা যোগ ও সমাধির সম্বন্ধ    | ৮১      |
| বৈরাগ্য ... ... ...                         | ৮৩      |
| ভক্তি, ভাব ও প্রেম ... ...                  | ৮৫      |
| কি প্রকারে ভক্তির সংকলন হয়                 | ৮৫      |
| ভক্তি অমূল্য ধন ... ...                     | ৮৭      |
| ভাব কত প্রকার, উহার লক্ষণ                   | ৮৭      |
| প্রেম, প্রেমের স্বত্ত্বাবে ভক্তি ও প্রেত্তু | ৯৫      |
| সাধু ভক্তের লক্ষণ কিরণ ...                  | ১০৩     |
| সাধু ও সাধুসঙ্গের মাহাত্ম্য ...             | ১০৬     |
| সমাজ ও জাতি, উহার অয়োজনীয়তা               | ১০৮     |
| বর্তমানে সমাজের কর্তৃত্ব ...                | ১১১     |
| মাতৃজীবিকে সমান আসন দাও                     | ১১২     |
| বিবাহ বিবাহ ... ...                         | ১১৩     |
| বিষ্ণুর বিবাহ ...                           | ১১৪     |
| ব্রহ্মচর্চ পালন ...                         | ১১৫     |
| পরিচ্ছন্ন ... ...                           | ১১৬     |
| শানাহার ... ...                             | ১১৯     |
| তত্ত্বাত্মক ব্রহ্মের কয়েকটি বাণী           | ১২১     |
| তত্ত্বাত্মক ব্রহ্মের কয়েকটি বাণী           | ১২১     |
| তত্ত্বাত্মক ব্রহ্মের কয়েকটি বাণী           | ১২১     |
| বিবাহের পূজা কর                             | ১২৫     |

[ ৬০ ]

বিমর্শ।

|                                                   | পৃষ্ঠাসংখ্যা |
|---------------------------------------------------|--------------|
| প-ভাব সহসা ছাড়ে না ...                           | ১২৮          |
| সংসার ও সাধনা ...                                 | ১৩০          |
| বসবার মত আসন না দিয়ে বসতে বলেও<br>কি কেউ বসে ... | ১৩১          |
| রবিবাব ...                                        | ১৩২          |
| মতে থেকো, মতে থাকা ভাল ...                        | ১৩২          |
| শক্তি অর্জন কর ...                                | ১৩৩          |
| প্রকৃত জগজ্জয়ী বীর ...                           | ১৩৩          |
| ভিক্ষা করা নিন্দনীয় কথন ...                      | ১৩৪          |
| প্রার্থনা ...                                     | ১৩৫          |
| পরিশিষ্ট —<br>শ্রীশ্রীদীনবক্তু প্রণাম ...         | ১৩৫          |
| শ্রীশ্রীদীনবক্তু প্রণাম স্তোত্রাষ্টকম্ ...        | ১৩৫          |
| শ্রীশ্রীঠাকুরের সংক্ষিপ্ত জীবনী ..                | ১৩৭          |

—



ঠাকুর আংকুষ মনস্ক দেব।



ଏତୋଦୀନବକ୍ର ବାଣୀ ଯାହାତ୍ୟ ।



ଅବତାର ।

କୁଳ ଆଶାର ଧାନୀ ! କି ଆମଦେଇ ବାର୍ତ୍ତା !! ସଥନ ସଥନଙ୍କ  
ଧର୍ମେ ହୁଣି ଉପଚିତ ହ'ବେ, ଅଧର୍ମେର ପ୍ରାତିଭାବ ହ'ବେ, ତଥନ ତଥନଙ୍କ  
ପ୍ରଭୁ ଆଁଜ୍ଞା ପ୍ରକାଶୁ ଦୁଃଖିନ ! ତିନି ସାଧୁଦେଇ ତ୍ରାଣେର ଜନ୍ମ ଆର  
ଦୁଷ୍ଟଗଣେର ବିନାଶେର ଜନ୍ମ, ସୁଗେ ସୁମେଇ ଏଇକ୍ଲପେ ଜଗତେ ଏମେ  
ଖୁବେଳୁ ତୋର ଆଗିନେତେ ସାରା ଦୁନିଆଯ ତଥନ କୁରୁକ୍ଷେତ୍ର ନେବେ  
ଆମେ, ମହାବିନ୍ଦୀବିଦ୍ୟାରେ ଜଗଂ ପ୍ରାବିତ ହ'ରେ ସାମ୍ବ; ତାରପର,  
ଆମୁର ନୁହନ ଜଗଂ ବେଳ ହେଯେ ଆମେ । ନୁହନ ସୁଗେର ଶାନ୍ତ ଶ୍ରୀ  
ଓପର ନୁହନ, ଧର୍ମେର ପ୍ରତିଷ୍ଠାନ ହୟ, ଜଗଂ ବହୁ କାଳେର ଜନ୍ମ  
ପ୍ରଶାନ୍ତିକୁଳ କରେ ।

ধର୍ମେ ଗ୍ଲାବି ଉପଚିତ ହୁଏ କଥନ ? ସଥନ ପାରମାର୍ଥିକ ଓ ସାମାଜିକ ଅବନାଭିଃ ଘଟିଛି । ତଥନ ନୌତି ଓ ସମ୍ପଦ ଦୁଇଇ ନଷ୍ଟ ହୁଏ ଯାଏ— ନୌତି ନଷ୍ଟ ହୁଲେ ସମ୍ପଦ ନଷ୍ଟ ହୁଏ, ଆବାର ସମ୍ପଦ ନଷ୍ଟ ହୁଲେ ନୌତି ନଷ୍ଟ ହୁଏ ଯାଏ । ଦାରିଦ୍ର୍ଯ୍ୟ ଦୁର୍ଭିକ୍ଷ ଉପଚିତ ହୁଲେ ସମାଜନୌତି କି ଧର୍ମନୌତି କୋନ ନୌତିଇ ଆବ ଥାକେ ନା । ଉଚ୍ଚ ଶ୍ରେଣୀରା-ଯାରା ଏମେ ଜନେ ଜ୍ଞାନେ ଶ୍ରେଷ୍ଠ, ତାରା ନିମ୍ନ ଶ୍ରେଣୀଦେର, ଯାରା ଦାରିଦ୍ର୍ଯ୍ୟ ଦୁର୍ବିଳ ମୂର୍ଖ ତାଦେର ଓପର ଏମନ ଭାବେ କର୍ତ୍ତୃତ ହାମବଡ଼ା ଭାବ ଜାହିର କରେ ଯେ ତାଦେର “ନାଇ”ର ମଧ୍ୟେ ଯା ଆଛେ ତା ଲୁଟ୍ଟିତେ ଥାକେ । କାରଣ ଉଚ୍ଚଶକ୍ତି ସଥନ ଯେ ଦେଶେ ଯେତ୍ରପ ବ୍ୟବହାବ କରେ ଥାକେ, ତଥନ ମେ ଦେଶେର ହୋଟ ବଡ଼ ସର୍ବପରିକାରେର ପ୍ରବଳ ଶକ୍ତି, ଦୁର୍ବିଳ ଶକ୍ତିର ଓପର ସେଇକ୍ରପ ବ୍ୟବହାରର କରେ ଥାକେ । ତାଇ ତଥନ ସମାଜ ଥାକେ ନା, ସକଳେଇ ଯାର ଯାର ସ୍ଵବିଧାମତ ଚଲିତେ ଥାକେ, ଦେଶ ଦଶେର ଦିକେ ଆବ କେଉଁ ଫିରେଓ ଚାଯ ନା । ସମାଜ ଲୁଣ୍ଠ ହୁଲେ ଧର୍ମ ଆବ ଦାଢ଼ାବେ କାରିପର ? ତିନିଷ୍ଠ ଅଣ୍ଟିହିତ ହନ । ଧର୍ମ ଚିଲେ ଯାଓଯାଇ ସଜେ ସଜେ ସ୍ଥିତ ଓ ଲୋପ ପେତେ ବସେ । ପିତାର ସ୍ଥିତ ସମ୍ବନ୍ଧ ରାଖେ ନା, ପିତା ପୁଲ୍ଲେର ପ୍ରତି କର୍ତ୍ତ୍ବ୍ୟ ଭୁବିଯା ଯାଏ । ସ୍ଵାମୀଙ୍କୁ ସମ୍ବନ୍ଧ, ତାଇ ଭଗ୍ନୀ ସମ୍ବନ୍ଧ, ବକ୍ଷୁ-ବାନ୍ଧବ ଶୁରୁ-ଶୀଳ ସକଳ ଲକ୍ଷଣେର ସମ୍ବନ୍ଧରେ ନଷ୍ଟ ହୁଏ ଯାଏ । ପରମପର ସମ୍ବନ୍ଧ ନା ଥାକଲେ ସ୍ଥାନ୍ତି ଥାକେନା, ହିଁ ସ୍ଥାନ୍ତିର ବିଶ୍ଵପିତାର ଭାଙ୍ଗାଗଡ଼ା କ୍ରପ ଲୌଲା ରହନ୍ତେର ରସ ମାଧ୍ୟ୍ୟ ଥାକେନା । ତାଇ ତିନି ଚକ୍ରଲ ହୁଏ ଉଠେନ, ଏବଂ କୋନ ଏକ ମାନବ ବା ମାନବୀ ଶରୀରେ ପ୍ରକାଶ ମୁଣ୍ଡିତେ ଅବତୀର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ତାର

গ্র্যাগমনে যে বিপ্লব আসে, তা সমস্ত পৃথিবীকে ভেঙ্গে কে  
শামূল পরিবর্তন ক'বে, নৃত্ব' ক'রে গড়তে থাএ। নৃত্ব রাজীর  
নৃত্ববাজ্য শুভ্রিয়া উঠে, নৃত্ব' হাওয়া বটে থাকে, সঙ্গে  
আবার সামা, মৈত্রী, স্বাধীনতার বিজয় পতাকা উঠে উঠে।

এইরূপে বিশুজ্ঞলাদ মধ্য দিয়াই সুশুজ্ঞলার, অমঙ্গলের মধ্য  
দিয়াই মঙ্গলের, দুদিনের মধ্য দিয়াই শুন্দিনের অভূদয় হ'য়ে  
থাকে। কৃত বার প্রভু কত ভাবে কত রূপে এই রূপে প্রকাশ  
হ'লেন। যখন যখনই অস্তুরগনের অত্যাচারে ধরার মাতৃ-জাতির  
বিশ্বস্ত হতে গিয়েছিল, তখন তখনই সেই অনন্ত মহাশক্তি—  
অস্তুব নাশনা কালীকা রূপে, হৃগতি হারিণী দুর্গাকুশে, চামুণ্ডা  
রূপে, জগন্মাত্রা রূপে জগন্মাত্রাব নাবী শবারে আবিভূতা হয়ে  
ছিলেন।

যুথন বেদিক সনাতন ধর্ম ভারত হ'তে লুপ্ত হ'তে যাচ্ছিল,  
ভারতে প্রকৃত তাগী, ভোগী, কস্তী, দ্বানী, ঘোগী ও প্রেমিকের  
আসন একেবারে শুন্যহয়ে উঠে ছিল, তখন প্রভু বহু রূপ ও  
আকৃতি শুনয়ে প্রকাশ্য শ্রেষ্ঠ শ্রীকৃষ্ণ রূপে স্বপ্রকাশ হ'য়ে ছিলেন।  
এই রূপেই তিনি যুগে যুগে অবংপত্তি, প্রংশোমুখ স্থানে  
প্রকাশ হ'য়ে থার্কেন। দুঃখী তাপী, পাপী, দীন-দুরিদ্র, আকৃ-  
আতুর, নিরাশ্রয় নির্যাতীত, দুর্কলের অন্তহ তিনি এমে থাকেন;  
ধনী, মানী, অহঙ্কারীর জন্য নহে। সর্ব যুগ হ'তে এবার ধরণী  
তমাকৃকৃত, এবং প্রভুর করণীর এবারি সমবিক বিকাশ। এবার  
পাপী তাপী, ধনী মানী, মুর্ত্ত আকৃ কেউ বাদ যাবৈ না, সকলুহ

তাঁর অহেতুকী করুণা পা'বে । এবাব যে তাঁর দ্বাৰা অবারিত  
পাইস্বে শুনেছেন 'মলি শেষে সত্য সুগ আসবে' ! এই-ই সেই,  
সত্য-সাম্য-জাগৱণ যুগের আগমন !' অহো কি আনন্দ ! সবে  
আনন্দ কৰ ! আনন্দ কৰ !!

অবতার শৱারে তিনি বিশেষ ভাবে প্ৰকাশ থাকলে ও  
সৰ্ববিদ্বা সৰ্ববিদেহে সৰ্ববভূতে সৰ্ববত্ত্ব ও তৎপ্ৰোতু  
উহাব স্বৰূপ ।

ভাবে নিত্য কাল ববেছেন । এ স্থুল দেহটা  
স্টুলদেহো জৌবের স্বীয় রূপ প্ৰত্যক্ষ কৱাৰ যদি স্বৰূপ । এতে  
সমস্ত শক্তিৰ ঘনীভূত ভাবেৰ বিকাশ ; তাই যে একবাৰ দেখবে,  
পূৰ্বৰ স্বভাৱ স্মাৰণ হওয়ায় সেই-ই মুঞ্চ হ'য়ে যাবে, চ'লে আসক্তে  
চাবে, মিশতে চাবে । যে কোন শক্তি এৱ নিকট আসবে—  
টেনে নেবে, তাকে স্বৰূপ চিনিয়ে দেবে । এ যে জীবস্তু চুম্বক  
এৱ এম্বনি প্ৰভাৱ ।

যে—“আপন মাধুর্য্য হৱে আপনাৰ মন,  
আপনে আপনা চাহে কৰ্ত্তে আলিঙ্গন ।”

এ নিজেকে নিজে আলিঙ্গন কৰ্ত্তে চায় । নিজেৰ মধ্যে আবাৰ  
মিশে যেতে চায ! এ এমনই পৱনশমনি যে, শুধু লোহাকে  
সোণা বনায় না, যা যা নিকটে পাবে, তাঁকই নিজেৰ স্বৰূপ  
‘পৱন’ ক’ৱে ছাড়বে । যাকে ছোবে, যে ছোবে সেই-ই ধন্ত  
হ'য়ে যাবে । তাৰ হৃদয়গ্ৰাণী ছিন্ন হ'য়ে যাবে, সে সমাধিঘৰে  
গিয়ে স্ব-ভাৱময় হ'য়ে যাবৈ ।

আৱ দেখবৈ—জগত্তেৱ গমস্তু শক্তিই তাঁৰ নিকট অবনত

ଯୁକ୍ତିକ । କିନ୍ତୁ ପତ୍ରଜଙ୍ଗମର୍ଦ୍ଦ୍ୟୋମ୍ ତାର ମୁଠେର 'ମଧ୍ୟେ, ଧେଇ  
ଖେଳାର ସାମଗ୍ରୀ । କି ଜନଶକ୍ତି, କି ରାଜଶକ୍ତି, କି ପଞ୍ଚଶକ୍ତି,  
ଦୈବଶୁରଶକ୍ତି, ସର୍ବଶକ୍ତିଇ ତାର ପଦାନତ । ଦେଶ କାଳପଦ୍ଧତି ଓ  
ପୃଥିବୀର ଅଭାବାନ୍ୟାୟୀ ଜ୍ଞାନ ଭକ୍ତି କର୍ମଶକ୍ତି ନିଯେଇ ପ୍ରକାଶ  
ହ'ୟେ ଥାକେନ । ଲୋକଗୁରୁ ଶକ୍ତିରାଚାର୍ୟ ଜ୍ଞାନ ନିଯେ ଏସେଛିଲେନ,  
ତଥନ ଜ୍ଞାନେର ସତ ଅଭାବ ଛିଲ ତତ ଆର କିଛୁବିରି ଛିଲ ନା ।  
ସଥନ ଶୁଦ୍ଧମତ୍ତାମତେ ସଂକୀର୍ଣ୍ଣତାଯ ଧରଣୀ ମରତ୍ତମିର ମତନ ହ'ତେ ଯାଚିଛିଲ  
ତଥନ ଶ୍ରୀଭଗବାନ୍ ବୁଦ୍ଧଦେବ ରୂପେ ଏମେ ସାମ୍ୟ, ମୈତ୍ରୀ ଓ ଶ୍ଵାଧୀନତାର  
ଭାବ ଦିଯେ ପ୍ରେମନ୍ୟାୟ ଆତ୍ମକ୍ଷମସ୍ତ୍ର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାରା ଜଗତ ପ୍ରାବିତ  
କ'ରେ ଦିଯେଇଲେବୁ । ଆର ଯଥନ ସର୍ବଟାରଟ ଅଭାବ ହୟ ତଥନ  
ଶ୍ରୀନିଃ ସର୍ବଶକ୍ତି ନିଯେଇ ଏମେ ଥାକେନ । ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ତାଇ  
ପୂର୍ବ ଅକାଶ ଅବତାର ।

ଆବତ୍ତାରଗଣେର ଶବୀରେ ଶକ୍ତି ଅନୁୟାୟୀ କତକଗୁଲି ଅଭିନବ  
ଚିହ୍ନ ଥାକେ । ଶବୀରେ ଗଠନ ମାନୁଷେର ମତନ ଦେଖାଲେଓ ଚୋକ,  
କାନ, ନାକ, ଗୁଥ, ହଙ୍କୁଳାଦି ଏକଟୁ ଆଲାହିନା ରକମେର, ଦେବ ଭାବେର,  
ଧ୍ୱନି-ବ୍ରଜାକୁଣ୍ଡ ପ୍ରଭୃତି ବହୁପ୍ରକାରେର ସାମୟିକ ନୃତ୍ୟ ଚିହ୍ନ ପ୍ରକାଶ  
ପୋର୍ଯ୍ୟେ ଥାକେ । ଫେନା ଲୋକେଇ ସହଜେ ଚିନେ ଫେଲେ ।

ଆବତାର ଶକ୍ତି କୋଟି କୋଟି ଜୀବକେ ଦର୍ଶନେ ସ୍ପର୍ଶମେ ମୁକ୍ତ  
କ'ରେ ଥାକେନ । ଏବଂ ଲକ୍ଷ୍ମୀ ଅଲକ୍ଷ୍ମୀ ସର୍ବତ୍ର  
ଆବତାର, ଆବତାର—  
ପାଯଦ, ଅଞ୍ଚଳ, ନିକ୍ଷଳ—  
ପୁରୁଷ, ଓ ମାତ୍ରକ  
ସମ୍ବନ୍ଧରେ ତିନି ଭିନ୍ନ  
ତାବ ।

ପୃଥିବୀତୋଯେ ନବ ଭାବ ଧାରା ପ୍ରେରଣ କରିଯା  
ଥାକେନ, ତାର ପୁଣ୍ୟବିହୀନ ବହୁ ଶତାବ୍ଦୀ କାଳ  
ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ । ଆବତାର ପୁରୁଷ ଏକଦେହେ ବା  
ଏକାକୀ ପ୍ରକାଶ ହନ ନା । ତିନି ଜାତୋ-

প'ঙ্গ-ভক্ত-সিদ্ধপূরুষ প্রভৃতি সঙ্গে নিয়ে আসেন। এই  
অবতার-বৃহের মধ্যে যাহারা যে ভাবে এসে প'ড়বে তাহারাই  
চৈতন্য হ'য়ে যাবে।

নিজের অভাব থাকিলে অন্যের অভাব দূর করা যায়না।  
অবতার পুরুষদের ত অভাবই নাই; তাদের ভক্ত পরিষদের ও  
কোন অভাব থাকে না, তারা শুন্ধ-স্বচ্ছ-নিকাম-নির্মলাত্মা-  
নিত্যমুক্ত। তাই জীবের কল্যাণের নিমিত্ত কর্ম ক'রে বেড়াতে  
পারে। এরা যে তাঁরই অতিমুর্তি। এ বিশ্বের সর্ব রূপই যে  
তাঁর। কিন্তু তফাও এই—বণীকৃত ঐ প্রকাশ লৌলার সহায়  
স্বরূপ প্রতিমুর্তি এরা। এদের সংসর্গে ও সদ্য মুক্তি।

ভক্তেরা তাঁকে সমস্ত সম্পর্ক ক'রে তাঁর হাতের যন্ত্রণ  
চালিত হয়। আদের ভাব—আমি যন্ত্র, তুমি যন্ত্রী, যেমন বাজা ও  
তেমনি বাজি, যেমন নাচা ও তেমনি নাচি। এরা জীবশুন্ধা-  
বস্ত্রায় বিহার করে। তাঁরই কার্য শ্বোয় জীবনে অভিফলিত  
ক'রে জীবকে শিক্ষা দিয়ে যায়। এদের নিয়েই তাঁর বিশেষ  
প্রেমের খেলা। ভাঙ্গাগড়াই তাঁর লাড়ী, তাই এ লৌলা  
ন্ধস্যের মধ্যে এরাই সম্যক কার্যকরী, তাঁর টেলুড়ে।

যারা সিদ্ধ পুরুষ, সাধনা দ্বারা সিদ্ধ, তারা তাঁর সম্যক  
প্রকাশের সময় ও এসে থাকে, আবার অন্য সময় ও এসে  
থাকে। অবতার শক্তির ক্ষেত্রে নিকটে কভুবা দূরে থেকে, তাঁরই  
প্রবৃত্তি পথে কঠোর জীবন ঘাসন ক'রে—সাধনোক'রে সেই  
ধর্মকেই সঞ্চীবিত ও পরিপূর্ণ করে। এরা ও লোক কল্যাণের

নমিত্ব সমস্ত শক্তি ব্যয় ক'রে পরিশেষে জীবন্মুক্তি প্রাপ্ত হয় ।

আর এক শ্রেণীর সঙ্গী আসে, তারা সাধক । তারীও তার প্রকাশ বা অপ্রকাশ সময় নিকটে বা দূরে পেকে তারই প্রবর্তিত পথে সদগুরুর উপদেশ নিয়ে তারই আরাধনা করে । গুরুতে তারই বিশ্বাস বেথে—গুরুতে ভগবানে অভেদ জেনে গুরু ॥ সহিত একই হ'য়ে তাতেই লৌন হ'য়ে যায় । জগতের সকলকেই এইকপে এই প্রক্রিয়ায় নির্বাণ মুক্তি লাভ কর্তে হবে ।

এবা তার কার্য্যের সহায়ক হ'য়েই আসে, আর অন্ন বিস্তর কপে তাঁর কার্য্যই ক'রে চ'লে যায় । কিন্তু সে ভিন্ন কেউ সেই নিষ্ঠামুখ অঁহেতুকী প্রেমতাব-ব্রজরস দিতে পারে না ।

‘যুগধর্ম্ম প্রবর্তন হয় অংশ হৈতে,

কিন্তু, আমা ভিন্ন অন্যে নারে ব্রজরস দিতে ।’

অঁবুতার সঙ্গারা সমস্তই পারে, কিন্তু পারে না কেবল ব্রজরস দিতে; ষেই নির্মল তাঁহেতুকী মহাভূব দিতে; কারণ এ সব যে তারা তাঁর নিকট তাঁহেতুকী পেয়ে থাকে, এ যে রাধারাণীর খাস ভাণ্ডাবের ধন, শূর্ণচন্দ্ৰ শ্রীকৃষ্ণ ভিন্ন যে এ ভাণ্ডাবের আর অন্য মালিক নাই । তার এক এক কণা পেয়ে ব্রহ্মা বিমুও শির্বিভোলা, হ'য়ে যানু; অন্য পূরে কি কথা ।

যখন পৃথিবীতে অবতারের আধির্ভাব হয়, তখন রাজা, প্রজা, ধনী-দারজ, পশ্চিম-বুর্থ সব একাকার হ'য়ে যায় । তাঁর মহাভাব উরাখৈ খাল, নালা, সেবা, নদ, নদী সব পূর্ণ হ'য়ে যায়;

কুল ছাপির্যে টেক্ট উঠে সব চৱ, চাচড়, ওচখোচ ভেঙ্গে চুরে সমান্ত  
ক'রে দেয়।' ঘাপরে এইরূপ একবার মহাপরিবর্তন 'হয়ে  
গিছলো, এবার আবার মেইরূপ ওলট্পালট মহাপরিবর্তনের  
যুগ আবস্থ হ'য়েছে।

অবতারেই অবতারের সম্যক প্রচার ক'রে থাকেন। যার  
যে ভাব তা সেই-ই ম্যক প্রকাশ কর্তে পাবে! ও গো,  
বিধাস করো। প্রতি অবতারেই পূর্ব পূর্ব অবতারের ভাব,  
ভক্ত ভাবে সময়োপযোগী ক'রে প্রচার ক'রে তা স্ফুরিত্বিত ও  
মহিমান্বিত করেন। এক এক অবতারের অন্তর্ধানের পর  
পুনঃ অবতারে তাঁর কার্য্যের সমর্থনেই উহার পূর্ণ বিকাশ হ'য়ে  
যায়। তোমরা কে কি কর্তে পারো? কি করো? যাঁর—  
তিনিই করেন!

আর কি? এই ত দেখলে, শুনলে, প্রেমের খেলা খেললে,,  
এখন কাজে লেগে যাও। দীন-দরিদ্র; এরাই তোমাদের বক্তু  
সূর্যার্দ্র-নির্যাতীতেরাই তোমাদের বক্তু, যাঁরা - সহায়-সন্মতিহান  
তাদের জন্যই ত তোমরা এসেছ! তাদের কাজই লেগে যাও।  
জীবে প্রেম কর। জেনো প্রেম-প্রেমই সবওই।

## ধর্ম ।

ভগবানের নিকট পেঁচাবার পথই ধর্ম । যে সকল উপায় ধর্ম কাহাকে বলে ॥ ভাব অবলম্বন ক'রে জীব পুনঃ স্ব-ভাবে সেই ব্রহ্মভাবে লোন হ'য়ে যায়,— তার নামই ধর্ম !

ধর্ম ॥ এক, আবার বহুপ্রকাবের । যেমন একই জলরাশি ধর্ম এক না বহ । সম্পন্ন পদ্মা, ব্রহ্মপুত্র, মেঘনা প্রভৃতি নদী বিভিন্ন রংয়ে বিভিন্ন দিক্ হ'তে ভিন্ন ভিন্ন আকারে একই সাগরের হিকে ছুটে চ'লছে, ভিন্ন ভিন্ন ব'লে দেখাচ্ছে, কিন্তু ছুটে ছুটে এসে শেষে সৌমায় যেখানে সাগর সঙ্গমে মিলেছে, সেখানে আর তখন কোন বিভিন্নতা নাই, সব এক । ত্রিপ তোমাদের সকলেরও উদ্দেশ্য যথন ত্রি একই সাগরে যাওয়া, তখন সকলে এক রূপে একই, পাখে না গেলেই বা লোকসান কি ? আর যাবেই বা কেমুন ক'রে ? সকলেই ত আর একরূপ, একই স্থানে নও । তাই যার যে অহং নিকটে, ধাৰ যে পথ জানা এবং স্বলভ, সে সেই পথেই ঘূর্ত্বা স্বরূপ করক । চল্লতে চল্লতে সেই অনন্ত ভাব সমুদ্রের মুখে যথন ত্রিসে পড়বে তখন দেখ্বে সকলেই একই ভাবে একই স্থানে এসে মিলছে, সকলেই শেষে গন্তব্য স্থান— ত্রি একই মহাসাগরে এসে পড়ছে । তখন ভাব সাগরের টেউয়ে টেউয়ে তালে তালে চল্লতে ভারী আরাম ॥ তাই যার ধাৰ মুমত পথে সাধনা কৰ্ত্তব্য ক'রে ধাও, একদিন সেই ভগ্নবান রূপ মহাসাগরে যথন, এসে পড়বে-তখন দেখ্বে সুরক্ষাই এক পথ, নৌন্যপুন্ডু ।

যে নৌচু কূমিতে রয়েছে, সেই জমির ও তাহার উঁচু নৌচু  
মাইলের বিভাগ প্রভৃতি বিকৃতি দেখে থাকে। কিন্তু যে উচ্চ  
কূমিতে, পর্বত শিখরে, সে দেখে, সব সমান এক রূপ, কোন ও  
প্রভেদ নাই। দেখছ না, এই আমি তোমাদের পাগলা ঠাকুর।  
তামরা কেউ আমাকে শ্রীকৃষ্ণ ভাবছ, কেউ রামকৃষ্ণ ভাবছ,  
কেউ চৈতন্য ভাবছ, কেউ কালী, কেউ শিব, কেউ পিতা, কেউ  
মাতাু, কেউ বন্ধু, প্রভু প্রভৃতি যার ঘার রুচি অনুসারে ভেবে  
ভেবে এগোচ্ছে। কিন্তু যথন একটু উচ্চভাবে—যথন কৌর্তনে  
তোমাদের একটু ভাব হয়, তখন আর, বিভিন্ন রুচিটুচি থাকে না,  
দেখো সকলেই এক, এক অনন্ত-অব্যক্ত চৈতন্যমধ্যস্থা স্বরূপ।  
তখন আব আমি তুমি সে প্রভৃতি বৈত জ্ঞান থাকে না, থাকে  
শুধু সর্ব ব্যাপী এক সত্য ভাব। পরে এমন হয় যে এক বোধ  
ও লোপ পেয়ে যায়, কি যেন কি যে ভাব হয় তা বলা যায় না।  
ভাষায় তাহা ব্রহ্ম ভাব রূপে আভাষে কিঞ্চিৎ ব্যক্ত হয় মাত্র।  
শতএব' উদ্দেশ্য-মূলবন্ধু যথন এক, সকলেরই শ্বেত গন্তব্য এক  
স্থানে, কেউ আশু আব কেউ ধীরে যাচ্ছে, তখন যেতে দাও,  
যেতে থাকো। কারু ভাব নষ্ট ক'রো না। যে, যে ক'বে যায় ধীক্  
ষাওয়া বন্ধ ক'রো না, বরং যার ঘার ভাবে থেকে, যার ঘার  
নোকায় থেকে গল্পগুজব ক'রে ক'রে আরামে চলতে থাকো,  
পরম্পরাকে চলার পথে সাহায্য কর ; হাই ধর্ম !

ধর্মের কয়েকটি সাধারণ বা স্বাভাবিক সর্ত্য আছে। যা  
ধর্মের কয়েকটি 'আবহ্মান কাল'হ'তে—ধর্মকে যে, মে নাম  
ধারণ সত্ত্ব। দিয়েই প্রচার করুক না কেন, এ স্বাভাবিক

স্বতঃসিদ্ধ সংজ্ঞাগুলিই তাদের একমাত্র ভিত্তি। পার্থক্য কেবল, দেশ-কাল-প্রাত্রের উপযোগী বাইরের রং ফলাফল মাত্র। আর এতেই না বোবা গোড়া লোকদের মধ্যে যত গোলের স্থষ্টি হ'য়েছে। অগতে যত প্রকাব ধর্ম মতের স্থষ্টি হ'য়েছে, উহাদের প্রত্যেকটিই মূল মন্ত্র—মন্ত্র্য বৌর্য বংশ। করা, জ্ঞান ভক্তি-প্রেম লাভ করা, পরিত্রণ-মুক্তি ভাব পোষণ করা, নিয়ত নিষ্ঠাম কর্ম করা, তাতে—যা হতে এসেছ, তাতে পুনঃ মিলে তাই হ'য়ে যাওয়া। এই প্রেম-ভাব-সমাধি—ভগবানে পুনঃ ফিরে যাওয়াই সকল ধর্মের সকল প্রাণীরই এক মাত্র উদ্দেশ্য। এব পৰ আব নেই। এই সত্ত্বে বাব বাব পুরণ নৃতন, নৃতন-পুরণ আকাবে ঘুরে ফিরে আসচে। ভাঙ্গাগড়াই বহস), মেই চক্রধারীর গৃঢ়চক্রান্ত

‘আমি করি খেলা-শক্তিরূপ। মম মায়া সনে,  
একা আমি হউ বল, দেখিতে আপন রূপ !

## ଶବ୍ଦିବଳ୍ ହରିବଳ୍ ଓମ୍ !

ও.গে, দৈথ্য না, এ মুক্তি স্বনাল স্বচ্ছ আকাশে কেমন'  
খোলা হাওয়ায় পাখি গুলো ভেসে বেড়াচ্ছে! আঃ! কৌ আরাম!  
ধৈনিন্দ্রিক্রূপ খোলা হাওয়ায় স্বাধীন ভাবে স্বাধীন আনন্দে নর-  
নারীরা সকলে ভেসে বেড়াতে শিথ্বে, জান্বে, কেবল সেইনিন—  
সেইনিনক ধর্ম রাজো নেবেছ জান্বে .

କରାନ୍ତିରେ ନିଜେର ଚିତନ୍ୟ ଜାଗରିତ ହ'ଯେ ଥାକେ । ପ୍ରଚାରେ ଇହାଇ ଉଦେଶ୍ୟ । ୯ ପରେ ଉପକାରେ ନିଜେର ଉପକାର ହୟ । ୧୦ ପର କେ ? ତୋମାରଟି ତ ସବ ବିଭିନ୍ନ ରୂପ । ପର ଶ୍ରେଷ୍ଠ ପର ବ୍ରଜ ।

ଏକଦିନ ବାଡ଼ୀତେ ଆସୁତେ ଦେଖେ ଜୟଦେବୀ (ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରେର କନ୍ୟା) ‘ବାବା, ବାବା’ ବ’ଲେ ଏମେ ଜଡ଼ାଯେ ଧରେଛେ । ତାର ସଙ୍ଗେ ଏକଟି ବାଲକ ଖେଳା କଚିଲ, ସେ ଓ ଏମେଛେ । ଜୟଦେବୀ ନିଜେ ଯେମନ ‘ବାବା, ବାବା’ ବ’ଲେ ଆନନ୍ଦ ପ୍ରକାଶ କ’ରେଛେ, ତେମନ ତାର ସମ୍ମୀ ବାଲକଟୀକେ ଓ ବଲ୍ଲେ “ତୁଇ ଓ ବଲ୍ଲ, ବାବା ଏମେଛେ, ବାବା ଏମେଛେ ।” ତାର ଭାବ ଦେଖେ ଆମି ଅଧିକ ହ'ଯେ ଗେଲାମ ! ତାର ବାବା ନୟ ସେ ବ’ଲ୍ଲବେ କେନ ? “ବାବା, ବାବା” ବ’ଲେ ଯେ ଆନନ୍ଦ ଜୟଦେବୀ ପାଚେଛେ, ତା ସାମ୍ଭଲେ ରାଖିତେ ପାଚେନା ; ସେ ଆନନ୍ଦେର ଅଂଶ ସମ୍ମିକ୍ନେ ନା ଦିତେ ପାରିଲେ ଯେନ ତାର ଆନନ୍ଦ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୟନା ! ସେ ଏକା ପାବେ କେନ ? ସକଳେ ପା’କ, ସକଳେ ପେଲେଇ ତାର ସକଳ ପାଓଯା ହବେ, ମେଇରୂପ ଏହି ବ୍ରଜାନନ୍ଦ-ଧର୍ମ ଭୀବ, ସାଧକ ନିଜେ ପୈଯେ ‘ଅନ୍ୟକେ ଓ ନା ପାଓଯାଇଯେ ପାରିଲେ ତାର ପାଓଯା—ଆନନ୍ଦ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୟନା, ସାଧ ମିଟେନା ଏ ଭାବ ସବାଟ ପା’କ ଗୋ, ସବାଟ ପା’କ !

ବୃନ୍ଦାବନେ ବ୍ରଜଗୋପୀଦେର ଛିଲ ନିକାମ ପ୍ରେମ ଭାବ । ତାମା ସକଳେଇ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣକେ ପତିଭାନେ—ପ୍ରଭୁ ଭାନେ ସଥାସର୍ବିନ୍ଦୁ ଦିଯେ ଭଜନ କରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋତ । ତାରା ପ୍ରଭୁକେ ପେଲେ ଭାବ୍ରତ ଅନୋ ଓ ପ୍ରଭୁକେ ପା’କ, ଘୋସେ ଆମାଦେର ଆନନ୍ଦ ବୃନ୍ଦି ‘ହୋ’କ । ପ୍ରଭୁ ଏଲେ ଯଦି କୋନ ଜନ ଦୂରେ ଥାକୁତୋ, ତା ହ’ଲେ, ତାକେ ଓ ଡେକେ ନିଯେ ଆସୁତୋ । ତାହିଁ ପୂର୍ଣ୍ଣାନନ୍ଦୋଷବ ରାସଲୀଲାର ଦିନେ ସମସ୍ତ ଗୋପୀ ସତ-

“ଆକୃଷେଣ ମିଳନ ନା ହ'ଲେ ରାମ ହୋତ ନା । ସାଧୁରା, ଓ ତଞ୍ଚପ ଧର୍ମ  
ରମ ନିଜେ ପେଯେ ଅନ୍ୟଙ୍କେ ନା ଦିତେ ପାରିଲେ ସୋଯାଂସ୍ତି ପ୍ରାୟ ନା—ସାଧ,  
ପୂର୍ଣ୍ଣହୟ ନା, ତାଇ ସ୍ଵତଃପ୍ରବୃତ୍ତ ହୟେ ତାରା ପ୍ରଚାରେ ବୈଜ୍ଞାନିକ ବାଧ୍ୟ ହୟ ।  
ପ୍ରଚାର’ କରେ କରେ,—ଅନ୍ୟଜନକେ ପ୍ରକାଶ କରେ କରେଇ ତାର  
ସ୍ଵପ୍ରକାଶ ପୂର୍ଣ୍ଣରୂପେ ବିସ୍ତାବ ହୟେ ଯାଯ ।

କିନ୍ତୁ ଜେନୋ, ଧର୍ମ କଥନେ ଶୁଦ୍ଧ ମୁଖେ ପ୍ରଚାର କରାର ବନ୍ଧୁ ନୟ  
କାଜେ ପ୍ରଚାର କରେ ହୟ । ଆମାର ବୃତ୍ତଦ୍ୱାନନ୍ଦଇ ଛିଲ ସଥାର୍ଥ  
ପ୍ରଚାରକ । କୋନ ଦିନ ମୁଖେ ଏକଟା କଥା ଓ ବଲ୍ଲେ ନା, ଅଥଚ ତାର ତାବ  
ଦେଖେ କାଙ୍ଗ ଦେଖେ କତ ଲୋକ ଶିଳ୍ପୀ ପେଯେ ଗେଲ, ତ'ରେ ଗେଲ ।  
ଆମୁଲ୍ୟ ବ୍ରକ୍ଷ ବନ୍ଧୁ ପେଯେ ଧନ୍ୟ ହୟେ ଗେଲ !

ପ୍ରଚାର ସୋଜା କଥା ! ଯେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଆତ୍ମ-ତ୍ୟାଗୀ ହ'ଯେଛେ, ଅହମିକା  
ଭାବ ଏକେବାରେ ଶୁନ୍ୟ ହ'ଯେଛେ, ସେଇଇ ପ୍ରଚାରେର ଉପ୍ୟୁକ୍ତ ହ'ଯେଛେ  
ଜ୍ଞାନବେ । ଯେ ଚାଯ ନା ସେଇଇ ଦିତେ ପାରେ । ଚାଓୟା ଥାକ୍ତେ ଦେଓୟା  
ଯାଇଁ ନା । ତବେ ଦେଓୟାର ଅଭ୍ୟାସ କରେ କରେ ଆବାର ଅନେକ ଜ୍ଞାଯ-  
ଗାନ୍ଧୀ ଚାଓୟା ଓ ବନ୍ଧୁ ହ'ଯେ ଯାଯ । ଯେ ସଥାର୍ଥ ତ୍ୟାଗୀ, ଅକୃତ ଭାବୁକ,  
ତାର କୋନ ସମୟରେ ଭାବେର ଅଭ୍ୟାସ ହୟ ନା । ମେ ଯା କରେ, ଯା ବଲ୍ବେ  
ରାଜା-ପ୍ରଜା-ପଣ୍ଡିତ-ମୂର୍ଖ, ଶୁନ୍ୟବେ, ଏକବାକ୍ୟ ନତ ଶିରେ ସ୍ଵୀକାର  
କରେବି, ମାନ୍ୟବେ । କିନ୍ତୁ ଯାର ମୁଲେ କିଛୁ ନାହିଁ, କୁଳେ ଖପ-ଖପି, ତାର  
କଥା କେଇ ବା ମାନେ, ଆର କେଇ ବା ଶୁନେ !

“ ଧର୍ମ-ବଡ଼ ଶୁହ ବନ୍ଧୁରେ ! ଧର୍ମସ୍ୟ ତତ୍ତ୍ଵ ନିହିତଂ ଶୁହାୟାଂ । ସଦ୍ଗୁରୁର  
ନିକଟରେ ମାତ୍ର ଉତ୍ତାର ଶୁହ୍ୟ ବିଷୟ ଗୋପନେ ପେତେ ହୟ । ଗୁରୁ ସମେ  
ତାରେ ଈଶା ଦେନ ନା । ଦେଓୟାଓ ଠିକ ନାୟ । କାରଣ ଯେ, ସେ ଜିନିବେର

କମର ନା ବୋବେ, ସେ, ସେ ବନ୍ଦର ମର୍ମ ନା ଜାନେ, ତାରେ ସେ ଜିନିଷ ଦିଲେ ଉତ୍ତାର୍ଥ ଅପବ୍ୟବହାରରୁ ହେଯେ ଥାକେ । ଓତେ ନିଜେର କ୍ଷତି, ଅନ୍ୟେର ଓ କ୍ଷତି ହୁଏ । ଯୈଛା କ୍ଷେତ୍ର ତୈଛା ସୌଜ ଚାଇ ।, ସେ ଫେରୁପ ଭାବେର, ତାରେ ମେଇ ରୂପ ଭାବେର ଉପଦେଶ ଦିବେ । କିନ୍ତୁ ସାବଧାନ, ସେନ ଭିତରେ ଅହଂଭାବ ନା ଆସେ, ନିଜେ ନିଜେ ଜଗଦ୍ କର୍ତ୍ତା ହେଯେ ନା ବସେ । ତାହଲେ କ୍ଷେତ୍ରେ ତା ଓ ସାବେ, ହାତେର ପ୍ରାଚ ଓ ସାବେ । ତୀର କାଯ, ତୀରଇ ଏସନ୍ତ, ତିନିଇ ଏର ଭିତର ଦିଯେ କ'ରେ ସାଚେନ, ଭାଲ ହ'ଲେ ଓ ତିନି, ମନ୍ଦ ହ'ଲେ ଓ ତିନି, ତିନିଇ ସବ କଚେନ । ତୀରଇ ସବ ଲୋଳା !

### କର୍ମଯୋଗ ବା କର୍ମ ରହସ୍ୟ ।

କର୍ମ କି ।

‘କର୍ମଣ୍ୟୋବାଧିକାରକ୍ତେ ମା ଫଳେୟ କମାଚନ ।’

କର୍ମେଇ ତୋମାର ଅଧିକାର ଫଳେ କରୁ ନଯ । ଆସନ୍ତି ଶୂନ୍ୟ ହ'ୟେ ପରୋପକାରେର ଭଣ୍ୟ ଯା କିଛୁ ଚେଷ୍ଟାକର, ତାହାଇ କର୍ମ । ସାକ୍ଷି ସବ ଅକର୍ମ । ମନେ କାମ ରେଖେ କିଛୁ କନ୍ତେ ଗେଲେଇ ବନ୍ଧନେ ପଡ଼ ଦେ ହୁଏ ; ଯା ବନ୍ଧନ ହ'ତେ ମୁକ୍ତି ଏନେ ଦେଇ, ତାହାଇ କର୍ମ । ଜ୍ଞାନୀରା ଯେଥାନେ ଜ୍ଞାନେର ଦ୍ୱାରା, ଭକ୍ତିରା ଯେଥାନେ ଭକ୍ତିଦ୍ୱାରା, ଧୋଗୀରା ଯେଥାନେ ଯୋଗ ଦ୍ୱାରା ଉପଶିତ ହୁଏ, ଏକମାତ୍ର ନିକାମ କର୍ମଦ୍ୱାରା କର୍ମାରୀ ଓ ମେଇଥାନେ ଉପଶିତ ହ'ୟେ ଥାକେ । କର୍ମେଇ ଚେଷ୍ଟା, କର୍ମେଇ ସଜୀବତ୍ତା, ନିକର୍ମତାଇ ହୁତ୍ୟା ।

ସାର ଶାମିନେ ସେ କାଙ୍ଗ ପ'ଡ଼ିବେ, ସେ ଆଜୀବନ ସେ କାଙ୍ଗ କ'ରେ କରେ ସବାହୁ ସମାନ । ଆସିଛେ, ତା ଶୁନ୍ଦରରୂପେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣରୂପେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କରାଇ ତାର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ସେ ରାଜ କର୍ମେ ବଢ଼ି ହ'ୟେଛେ, ଜ୍ଞାନ ରାଜ

## ଅଭ୍ୟାସବ୍ୟୁ ବାକ୍ସାହ୍ୟା

କର୍ଷ, ପ୍ରଜା ପ୍ରାଣଇ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ସେ ମେହିର, ତାରୁ ଯତ୍ନା ପରିଷକାର  
କ'ରେ ସାଧାରଣେର ସାଂହୀରଙ୍ଗା କରାଇ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କର୍ଷ । ଏକପ କୃଷକେରେ  
ହୁଣିକର୍ଷ, ବ୍ୟାବସାୟୀର ବ୍ୟବସାୟ କର୍ଷ ସମ୍ପଦ ଦାରୀ ଜେନ ସାଧାରଣେର—  
ଗଣ-ନାରୀଯଣେର ମେବା କରାଇ କର୍ତ୍ତବ୍ୟକର୍ଷ । ସଂଶାରୀର ସଂଶାରୀର  
କର୍ତ୍ତବ୍ୟ, ସମ୍ମାନୀର ସମ୍ମାନୀର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କର୍ଷ, ସାର ସେ କର୍ତ୍ତବ୍ୟଇ ହୋକ  
ନା କେନ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଫୁରାଲେଇ—କର୍ଷ ଶେଷ ହଲେଇ ମୁଣ୍ଡି-ମୌକ୍ଷଳ୍ୟ ।

ତୋମରା ପଡ଼େଛତ, ଏକବାର ଶେରଶାହେର ଆକ୍ରମଣେ ମୋଗଳ  
ବାଦ୍ସା ଛମାଯୁନ ଗଞ୍ଜା ଝାଁପିଯେ ପାଲାବାର ସମୟ ଯଥନ କ୍ଲାନ୍ଟ ହେଁ  
ଡବେ ଯାଇ ଯାଇ ଏମନ ଅବସ୍ଥା ହେଁଛିଲ, ତଥନ ତା ଦେଖେ ଏକ ଜୋଲେ  
ଦୟାପବବଶ ହ'ଯେ, ତାକେ ଡିଆୟ ତୁଲେ ପର ପାରେ ନିଯେ ଦିଲେ,  
ବାଦ୍ସା ଆଶ ପେଇୟ ତାକେ ବଲ୍ଲେ—“ଆମି ମୋଗଳ ବାଦ୍ସା, ତୁମି  
ଆମାର ଜୀବନ ରଙ୍ଗା କରେଛ, ସେଜନ୍ୟ ତୁମି ଆଜ ଆମାର ନିକଟ ଦା  
ଚା’ବେ, ତାଇ ତୋମାକେ ଦିଯେ ଦିବ । ତୁମି ଆମାର ନିକଟ ଏଥନ  
କିଛୁଠାଓ ? ସେ ଜୋଲେ ଏକ ଦୁଷ୍ଟେର ପନ୍ନାମର୍ଶ ଶୁନେ ଚାଇଲେ, “ଥରି  
ତାଇଇ ହ୍ୟ, ତବେ ତୋମାର ସିଂହାସନେ ବ’ମେ ଆମି ତିନ ଦିନ ରାଜା  
ହ'ଯେ ରାଜ୍ୟ କରେଇଁ ଏଇ ଆମାୟ କ'ରେ ଦାଉ ।” ତାଇ ହ'ବେ ବ’ଲେ  
ବାଦ୍ସା ତାକେ ନିଯେ ରାଜ୍ୟଧାନୀତେ ଚ’ଲେ ଏଲେମ ଏବଂ ତାକେ  
“ରାଜ୍ୟରେ ବସାଯେ ଦିଲେନ । ଛତ୍ରଧର ଛତ୍ର ଧ’ରିଲେ, ପାତ୍ର ମିଳି  
ଆମାତ୍ୟରା ଚା’ରିକିକେ ସିରେ ବସିଲେ, ନର୍ତ୍ତକୀରା ନୃତ୍ୟ କରିତେ ଲାଗିଲେ  
ଦାନ୍ତରାସୀରା କରିଜୋଡ଼େ ଆଜତାର ଆଶାୟ ର’ଲୋ । ଆର ସଞ୍ଚେ ସଞ୍ଚେ  
ଏ ନାଲିଶ ଲେ ନାଲିଶ ଏମେ ପେଡ଼ିତେ ଲାଗିଲ—ଅମୁକ ଆମାର ଗାଜି  
କ'ରେହେ, ଅମୁକ ଅମୁକକେ ପ୍ରହାର କ'ରେହେ, ଅମୁକ କରୁ

দেয়না, অমুক রাজ্যে বিজ্ঞাহ দেখা দিছে ইত্যাদি ইত্যাদি সব  
দেখে শুনে তার ক্ষুকপ্প উপর্যুক্ত ; সে জেবেছিল রাজার অত  
বুরি কেউ শুধী নাই। মাছ ধরা বেচা হতে রাজহ করা বুরি  
ভাবি স্থুথের বিষয়। কেবল কতকগুলো রাণী নিয়ে আমোদ  
প্রমোদ করা, ভাল ভাল খাবাব খাওয়া, আর দিনবাত নানা গল্প  
শুনবে শুয়ে ব'সে বাটান ! কিন্তু এ কি উৎপাত ! এত  
বিচারাবিচার, টানাখেচা হেঙ্গাম কেন হে ? এর থেকে ত  
আমার দেই মাছ ধরা বেচাই শত শুণে ভাল। কোনও অঞ্চল  
নাই, ধর্লাম, বেচ্লাম, খেলাম, শুখে নিন্দা গেলাম। এ কি ?  
এ থেতে সবয় নাই, শুতে সময় নাই, এত কি এক জনে পারে ?  
এ আমি পারবো না এ আমার সাজে না। এক দিনেই তার  
বাজ্জের সখ মিটে গেল। রাজ্ঞার পায়ে পড়ে এসে, বলে  
মহারাজ আমার অস্থায় হয়েছে, ক্ষমা কর, তোমার কাজ তুমি  
কর, আমাকে বিদায় দাও। আমার কাজই আমার ত্বান,  
তোমার কাজও তোমারই ভাল। ব'লে অণাম করে দেৱড়ালে  
এসে হাঁপ্ ছেড়ে বাঁচ্ল।

রাজারও তস্কপ নৌকাচালা, মাছধরা প্রভৃতি মহাবিপজ্জনক ।  
বস্তুতঃ যার যা কাজ, যার যা সাজে, তার তা-ই কায়-মন্ত্রাকে  
উন্নয়নপে পূর্ণরূপে সম্পন্ন করাই তার কর্তব্য। মহারাজ,  
কবিরাজ, কর্ষকার, চর্ষকার, ঝাড়ুদার, সরদার, সবই চাঁই,  
সুকলেন্ডাই সকলের প্রয়োজন। কেউ না হলে কেউ বাঁচতে  
পারে না। আঙ্গ-কঙ্গ বৈশ্য-শুদ্ধ সকলই দৃঢ়িবীতে দুরকান।

‘ଯେ ଦେଶେ ସଥିନ୍ ଏକଟିର ଓ ଅଭାବ ହୁଏ, ତଥିନ୍ ମେ ଦେଶେ ନନ୍ଦା ବିଶ୍ଵାସିଲା ଏମେ ଶ୍ରୀଅହି ଧିନେ ଦିକେ ଚାଲେ ଯାଏ ।’ ଅଗତେର କୌଟ ପରମାଣୁ ପଂଧ୍ୟମୁ ସକଳେଇ ସକଳେର ଉପର ନିର୍ଭର କରେ ବେଳେ ଥାକେ । ଏ ଓକେ ସାହାଯ୍ୟ କରେ, ମେ ଆବାର ଅଞ୍ଚକେ ସାହାଯ୍ୟ କରେ, ଏ ଓକେ ଖେଳେ, ମେ ଆବାର ତାକେ ଖେଳେଇ ବେଳେ ଥାକେ । ମାରା ଦୁନିଆଇ ଏଇକପେ ପରମ୍ପରରେ ସାହାଯ୍ୟ ଚଲୁଛେ । ଯେଦିନ ଏଇ ସାହାଯ୍ୟ ବନ୍ଧ ହୁଏ ଯାବେ, ଜ୍ଞାତି ବନ୍ଧ ହୁଏ ଯାବେ, ମେହି ଦିନଟିକେ ସୃଷ୍ଟି ଧବଂସ ହୁୟେ ଯାବେ । ତାଇ ଜେନୋ—କୋନ କରୁଛି ଛୋଟ ବା ବଡ଼ ନାହିଁ । କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ସମ୍ପଦତା ନିଯେଇ ବଡ଼ ଛୋଟବ କଥା । ଯେ ଯା ଧରେ ଆଜ, ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣକୁପେ ଡା କରେ ଯାଉ, କରେ ଶେବ କର, ମୁକ୍ତ ହାଏ । ଇହାଇ କଷ୍ଟର ରହଣ୍ୟ ।

ବର୍ତ୍ତମାନ ମାନବ ସମାଜେର କର୍ମ ଆବାର ପ୍ରଧାନତଃ ଦୁଇ ଭାଗେ ବିଭିନ୍ନରେ । ଏକ ଗୃହ କର୍ମ, ଆର ସନ୍ନାମ କର୍ମ । ସନ୍ନାସୀର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ—ମାଯା ଭୟତା, ସ୍ଵନା ଲଜ୍ଜା ଭୟ, ଏଶ୍ୱରୀ ସୌନ୍ଦର୍ୟ ପ୍ରଭୃତି ସମସ୍ତ ଏକେବୁବେଳେ ତ୍ୟାଗ କରେ ତିତିକ୍ଷା ହୁୟେ ଅଟୁଟ ସଂସମୀ ହୁୟେ ବିରାଗ-ବିବେକୀ ହୁୟେ ସମସ୍ତ ଶକ୍ତି, ସମସ୍ତ ଜୀବନ ପରେର ଜନ୍ୟ ଚିରଉତ୍ସର୍ଗ କରା, ଫଳତେ ସର୍ବ ଲୋକେର ସର୍ବଜୀବେର ଇହ-ପରକାଳେର ଉତ୍ସତି ହୁଏ ତାର ଚେଷ୍ଟା କରା । ପରେର ଜନ୍ୟ ସର୍ବଜୀବ ତ୍ୟାଗ କରେ—ବଲି ଦିଯେ ଦେଶ ପରିଭ୍ରମଣ କରା । ଏକମାତ୍ର ତ୍ୟାଗ ଓ ସେବା ତ୍ରଣ ନିଯେଇ ମୁକ୍ତିର ପଂଥେ ଧାବେ । ବଡ଼ କଠିନ କର୍ମ, ବଡ଼ କଠିନ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ।

କିମ୍ବୁ ଶୁଦ୍ଧହୃଦୟ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଆରୋକଠିନ ! ନିମ୍ନେ ଫୁର୍ତ୍ତା ମେହେ ଓ

ঠিকভাবে সেবক হয়ে পিতামাতা, পুরুষকন্তু, ভ্রাতাভগু, স্বামী শ্রী, আল্লায়বাস্তব, অতিথি প্রভৃতির ভবণপোষণ ও মনস্তুষ্টি-সাধ্যম কর্তৃ হবে। পুরুষকন্তুর শিক্ষার ব্যবস্থা কর্তৃ হবে। দেশ দশের উন্নতি বিধানে ষথাসাধ্য যত্ন কর্তৃ হবে। আবার নিজেকে অনাসঙ্গ নিলিপ্ত রাখ্যতে হবে। তবে জেনো—

“স্বধর্মে নিধনং শ্রেণং, পরধর্ম ভয়াবহ।”

যে ঘেটা ধরে আছো, ধরে থাকো। এটা ফেলে ওটা, ওটা ফেলে সেটা করে বেড়ায়ো না। সন্নাম নিয়ে থাকোত সন্ন্যাসীর কর্তৃব্য করে যাও, আর গৃহী সেজে থাকোত গৃহস্থের কর্তৃব্য করে যাও। মেঘের কাঞ্জ মেঘে, পুরুষের কাঞ্জ পুরুষে করো। জীবনের সময় বড় অল্প, নাড়াচাড়া করে এ অমৃত্য জীবন নষ্ট করো না।

কর্ম শক্তি বেয়ে      যে কল্প করে তাব নিকট শক্তি অংপনিই  
আসে।      নেয়ে আসে। তাকে চেয়ে নিতে হব না।  
যেখানে ধার বাবহার হয়, সেইখানেই তা গিয়ে জড় হয়ে থাকে।  
কুড়ে অলসের নিকট কি কিছু যাই? শক্তির ব্যবহার যে করে,  
তাকেই সে আনরে। শাক্তের নিকটই থাকে শক্তি। তুমি  
এই দেশের যত ক্ষুধিতের মুখে অল্প, শুর্ঘের মন্ত্রকে জ্ঞান আর  
আর্তের ত্রাণের জন্য কল্পকেতো ঝেপে পড়ো দেখি, শক্তি  
তোমা ছাড়া হয়ে কোথা আসকে? দেশের সমস্ত গ্রন্থীয়া বীর্যা,  
‘অনশক্তি, জ্ঞানশক্তি’ সব ‘এসে হাঁপি’র হয়ে, জ্ঞান-শক্তি-মোক্ষ  
পর্যন্ত এসে যাবি। আসল কথা হচ্ছে—কাঞ্জ। কাঞ্জ কর,

ଆମାକେ କ୍ଷଣମୁହଁର୍ତ୍ତ ଓ କାଜ ଛାଡ଼ା ଦେଖ କି ? କାଜ ନାହିଁଲେ ଓ କି ? ଆମି କୋନ ଅଭାବେ ପଡ଼ିବି ? କିନ୍ତୁ ତା ହୟ ନା, ଆମିଙ୍କୁ ତା ପାରି ନା । କାଜେଇ ଆମାର ଆନନ୍ଦ । କାଜ କନ୍ତେଇ ଏମେହି, କାଜ କବେଇ ଯାବେ । ସଥନ ରାତ୍ରେ ଦୁ' ଏକ ସଂଟା ସମୟ ପାଇଁ, ତଥନ ତୋମରା ଭାବ—କେଉ କେଉ ଯେ ଆମି ସୁମୁଢ଼ି ? କିନ୍ତୁ ସୁମ ହୟ ନା, ସୁମ ଆମେ ନା । ଐ ସମୟ ଏବୁଟି ଅବସବ ପେଯେ କେ କୋଥାଯ କି କଞ୍ଚେ ନା କଞ୍ଚେ, କେ କୋନ ବିପଦେ ପୋଲ, କେ କି କଲ୍ଲୋ, ଏ ସୁବ ଦେଖି, ଚିନ୍ତା କରି । ଫୁଲ ଶରୀବଟା ଏଥାମେ ଥାକ୍ଲେ ଓ ସୂକ୍ଷମ ଶରୀରେ ଗିଯେ ତାଦେବ ଚିତଣ୍ଡ କରେ ଦି, ତାଦେର ହୟ କବେ ଆସି । କର୍ମ କର୍ମ-ହେ ! କର୍ମ-ହି ସବାର ମୂଳ ।

ଏହି କର୍ମ ସଥନ ଜୀବେର ଶେଷ ହୟେ ଯାବେ, ତଥନ ମୁକ୍ତି—  
ଜୀବମୁକ୍ତି । ତଥନ ବିଶ୍ୱାସ୍ୟ ଅଭେଦ ହୟେ ଆତ୍ମ-ତ୍ରପ୍ତିତେ ବିଭୋର  
ହୟେ ଯାବେ । କୋନ କର୍ମ-ହି ଆର ଥାକୁବେ ନା । କର୍ମ ସମାଧା ହଲେଇ  
ସମାଧି ମହାନିର୍ବାଣ ।

କର୍ମ ଅମୀମାନିକିଃ । ଆମକ୍ରିଷ୍ଣା କର୍ମ କେମନ ଜାନୋ ? ସୈମନ  
ଆତ୍ମତ୍ୟାଗି, ଆତ୍ମତ୍ୟାଗକୁ  
ମୁକ୍ତି । କୁରୁ କୁରୁ ମୁଦ୍ରାଦୋଷ ଥାକେ । ଏକଦିକେ ମନ  
ରିଶ୍ଵେଷ, ଅଥଚ ହାତ ଦିଯି ନଥ୍ ଖୁଡ଼ିଲେ କି ପାତା ଛିନ୍ଦିଲେ, ପା  
ନାଚାଲେ ଇତ୍ୟାଦି । ଆବାର କୃଷକଦେର ଦେଖିବେ—ତାରା ହାତେ କାଜ  
କଞ୍ଚେ, ଆବାର ଗଲ୍ଲ କି ଗାନ୍ତି କଞ୍ଚେ ମୁଖେ । ତଥନ ତାଦେର  
ମନ ଥାକେ ଐ ଗାନ୍ତି ବା ଗଲ୍ଲ, କିନ୍ତୁ କର୍ମକ୍ଷିଯ ଦ୍ୱାରା କାଜ ହୟେ  
ଯାଚେ । କୋନ ଓ ବ୍ୟାଘାତ ହିଛେନା । ଏମତାବହ୍ୟ ତାରା କର୍ମେ  
ଆମକି ଧାରେ ଥାଚେଇଁ । ତବେ ତାଦେର ମୁଖ ଐ ଗଲ୍ଲ କି

গানের শু-কু-ভ্যবের মধ্যে শু-কু ভাবে বিভোর হ'য়ে আছে। আর যখন এই মন কি আত্মা কৌর্তনে বিভোর হ'য়ে একেবারে তন্ময় হয়, তখন শু-কু-র পারে চ'লে যায়, তুমি আমি তার বোধ থাকে না, অনন্ত-অন্ধয় আহ্মায় আত্মস্ত হ'য়ে যায়। তখনই তাকে বলে আত্ম-ত্যাগ, আর উহাকেই মুক্তি বা মোক্ষ বলে।

এইরূপে সমস্ত কল্প যে অনাসক্ত ভাবে, ভাসা ভাসা রূপে ক'রে যায়, তারই জীবন্মুক্তি বা পরামুক্তি লাভ হয়। যে একবাব গা ভাসান দিতে শিখেছ, সে আর বক্তৃ আসক্তির দিকে যেওনা। ক্রমশঃ ভাসা ভাসা, আল্গা আল্গা হ'য়ে যাও! সাক্ষীবহ হ'য়ে যাও!

অন্তরে কামনা রেখে যা কিছু কর্দে তার ফলভোগ কর্তেই হবে। তা এজন্মেই হোক, পরজন্মেই হোক।  
কর্ম কর !  
বা দু'দিন আগু পিছুই হোক, ভোগ আসবেই। অন্তরপটে কামরেখার দাগ প'ড়ে ঘাঁষ কিনা। যদি কৌশলে এই রেখার দাগ পড়াতে না পারে, তবেই বেঁচে যাবে। এই দাগ এড়াবার কৌশলে শুকৌশলী

শ্রীকৃষ্ণ ব'লেছেন—“যৎ করোষি যদশাসি যজ্ঞহোষি দদাসি যৎ,  
যতপস্যসি কোদ্ধেয় ! তৎ কুরুমদপর্ণম্।”

হে কৌশ্যে, যা স্নাহার কর, পূজ কর, দান কর, উপস্থান  
যা-যাই কর, সম্মতই আমাতে সম্পূর্ণ ফ'রে কর, তোমাকু প্রভুতে

ସମର୍ପଣ କ'ରେ କର, ମେଇ ଅନନ୍ତ ସଜ୍ଜାର ହ'ଯେ କ'ରେ ଯାଉଁ ଗାଫେ କୋନ ଦାଗ ଲାଗି ବେ ନା ।

ହାତେ ତେଳମେଥେ କାଠାଲେର ଭିତର ହଇତେ କୋଷ ବେ'ର କ'ରେ, ନିଲେ ଯେମନ ହାତେ ଓର କୋନ ଦାଗ ଲାଗେ ନା, ଉଦ୍‌ଧର ଏଇ ବିଶାଳ ଜୁଟିଲ ରହ୍ୟମୟ-କଣ୍ଟକପରିପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମ ଜଗତ । ହିତେ ମୁକ୍ତିକୋଷ ବେ'ର କ'ରେ ଧନତେ ହ'ଲେ, ଆଗେ ଅକାମନାକପ—ତାତେ ସମର୍ପଣକପ-ଡେଲ ମନେ ମାଲିଶ କ'ରେ ନେଓ, ତବେ ଓର ଆଠାଯ ବନ୍ଦ କ'ରେ ଫେଲୁତେ ପାରେ ନା ।

ଓଗୋ ଚିନ୍ତା କିମେର ? ପ୍ରଭୁର ହ'ଯେ କାର୍ଯ୍ୟ କ'ରେ ଯାଉ । ଫଳାଫଳ, ଲାଭାଲାଭ ମେଇ ମାହାଜନେର । ତାର ବାଜେ ଆମି ତାର ହ'ଯେ ସ୍ଵାଧୀନ ଭାବେ ବିଚରଣ କରେ ପାଛି, ଏବ ଚେଯେ ଆର କି ଢାଇ ? ହିସାବ-ନିକାଶେ ଆମାର କୋନ ଦବକାର ନାହିଁ, ଖାଟୁତେ ଏମେହି ଥୁଟେ ଯାଇ । ପାଥୀର ମତ ବାହୁ ବିନ୍ଦୁର କ'ରେ ଅନନ୍ତ-ମୁକ୍ତାକାଶେ ଭେସେ ଯାଉ । ହୁମି ଯେ ନିତ୍ୟମୁକ୍ତ, ନିତ୍ୟ-ସଭାବ, ନିତ୍ୟାନନ୍ଦମୟ !

## বীর্য ও সত্য রক্ষা।

যেখানে বীর্য সেখানেই সত্য, যেখানে সত্য সেখানেই প্রেম,  
বীর্ধের উপর সত্য প্রেম স্বরূপই ভগবান्।  
অতিষ্ঠিত।

বীর্যই বল শক্তি। বীর্যই শরীরের কেন্দ্র স্বরূপ ধাতু।  
এই বীর্য না থাকলে শরীর থাকে না। শরীরের স্মৃতি, সবলতা,  
সমতা একমাত্র বীর্যের উপরই নির্ভর করে। থাত্ত দ্রুত্য সাতবাহ  
ছেকে ছেকে যেয়ে এই বীর্যাতে দাঁড়ায়। এর পরে মন্ত্র,—  
মন্ত্রকের পরে মন, মনের'পরে তবে আত্মা বিরাজ করেন।

এই স্তুল ইন্দ্রিয় সমন্বিত স্তুলদেহের'পর সৃষ্টি ইন্দ্রিয়  
সমন্বিত মনোরূপ সৃষ্টিদেহ অতিষ্ঠিত। তার উপরে আত্মা।  
জীবিতকাল পর্যন্ত দেহের সহিত মনের এমন ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধ যে,  
'দেহ দুর্বিল ও অস্থির হলে মনও দুর্বিল ও অস্থির হয়।' দেহ  
সতেজ ও পবিত্র থাকলে মনও সতেজ ও পবিত্র থাকে। মনের  
সম্বন্ধে ও তাই, মন সতেজ ও পবিত্র থাকলে দেহ ও সতেজ  
ও পবিত্র থাকে। বস্তুতঃ মনের বিকারে শরীরের বিকার,  
আবার শরীরের বিকারে মনের ও বিকার এসে পড়ে।

শরীরের মূলবৃক্ষ বীর্য। যার এই বীর্য অটুট থাকে, তার  
শরীর ও অটুট—স্বাস্থ্যসম্পন্ন থাকে। শরীর ঠিক থাবলে মনও

ঠিক থাকে। মন ঠিক, পাকলে বাক্যও ঠিক রাখতে পারে। এই বীর্যের ওপরই যে সত্ত্বের প্রতিষ্ঠা; তাই সত্যরক্ষা কর্তে হলে আগে বৈর্ণোরক্ষা কর্তে হবে, অক্ষচারী হতে হবে, অক্ষচর্য পালন কর্তে হবে। দেখা যায়—যে সবল, শ্রমতাবান्, ঘুর কিছু কর্বার শক্তি আছে, সেইই মাত্র সত্য ঠিক রাখতে পারে। যে দুর্বল, সে চক্ষু। চক্ষু নাকির মন ও চক্ষু, সে কোন বিষয় বেশীক্ষণ ধরে রাখতে পারে না, তা সত্য-ধৰ্ম মুখের বাক্য ঠিক রাখবে কেমন কবে? দেখছ না, যারা সর্দার, বৌর জিতেন্দ্রিয়, যোকা, তারাই সত্যবাদী, দৃঢ় প্রতিষ্ঠ ও ধার্মিক হয়ে থাকে। সেই সত্য প্রকল্প অক্ষকে পেতে হলে আগে ক্ষত্রিয় হতে হবে, বৌর-মহাবৌর হতে হবে। তবে আক্ষণ। ক্ষত্রিয় না হয়ে আক্ষণ হওয়া যায় না। বাপর যুগের সর্বিশ্রেষ্ঠ বৌর ভৌম। তাই সে আশ্রিত দুঃখকে বক্ষু করার সত্তা দিয়ে, সেই সত্য রক্ষার জন্ম স্বয়ং প্রভু-শ্রাঙ্কমের সঙ্গেও ধন্ত্য যুক্ত করে জয়ী হয়েছিল। দুর্বলের কি কাজ হে? চাই বলবান্, বার্যবান্, মহাশুক্রের বিকাশ।

এখনো তোমরা যাদেব পূজো কচ্ছ, ধ্যান কচ্ছ, সেই পূর্ব পূর্ব দ্বেবদেবোদের প্রতিশুর্কির দিকে চেয়ে দেখো দেখি! কয় জনে তাদের অনুকরণ কচ্ছ? অকৃত পূজো কচ্ছ! তাদের প্রতিশুর্কি গুলি যে অনন্ত বুলের, অনন্ত শৌর্যবীর্যের আধার, অনন্ত প্রতিভাৱ, অনন্ত শক্তিৰ বিকাশ। ন্যাভাচেভাব কাঞ্জ নয় গে! যাদের আবন নিষ্ঠেই বৈচে থাকবার শক্তি নাই, তারা

আবার সেই অনন্ত শক্তিময়কে পাবে কেমন করে ! সে যে ওজঃ-  
স্বরূপ, তেজঃস্বরূপ, অনন্ত বলস্বরূপ । আমাকে মান্তে তোমাদের  
কাউকে কর্তৃ বলি না, বলি আমার কথা শুন্তে, কথা মুত কাজ  
করে, আমার কার্য্যার অনুকরণ কর্তে । যা ভাব্বে, যা বল্বে, ত  
কার্য্য পরিণত কর্বে । তুচ্ছ প্রাণ ষায় ষাক । এক দিন ত যাবেই  
তবে সত্যকে নষ্ট কর্বে কেন ! মরিয়া হ'য়ে লেগে ষাও । বলবান  
হও, অভী হও, সত্যবান হও, সত্য স্বরূপ তাঁতে লৌন হও,  
ইহাই ধন্ম ।

বীর্য রক্ষা কর্বার  
উপাস্ত, ঐ সন্ধকে নানা  
বধী ।

এই দেহের মূলবস্তু বীর্য রক্ষার জন্ম

অনেকে অনেক রূক্ষ কৃত্রিম ও কঠোর  
নিয়মাদি পালন ক'রে থাকে । ত' সব

নিয়মে ইন্দ্রিয়জনিত চিন্তাই বেশী । ফলে শুক্ল না হ'য়ে  
কুকুলই হ'য়ে থাকে । উদ্দেশ্য ভালই হোক, আর মনই হোক,  
যে বিষয়ে যত চিন্তা করা যায়, উহা তহাই বেড়ে গিয়ে থাকে ।  
কামেন্দ্রিয় দৰ্মন কর্তে চিন্তা করায় উহা ও ক্রমশঃই বেড়ে যাবে ।  
তাই, ওসব ত্যাগ ক'রে সৎ পবিত্র বিষয়ের চিন্তা কর, ধ্যান কর;  
তাতে সৎ ও পবিত্র হবে । কামের পালা ও দেখা ষাবে না,  
লিঙ্গটা ত একটা দ্বার স্বরূপ । যেমন নাক-কান-চোখ-মুখ দ্বারা  
শাস্ত প্রশ্নাস খাওয়া দ্বাওয়া দেখা শোনা প্রভৃতি ক্রিয়া ও চলে,  
আবার কফ কাশি, খেল প্রভৃতি প'রা মল ও সময় সময় বের  
হয়ে যেমনে থাকে; তজ্জপ লিঙ্গ দ্বারা প্রস্তাব নিঃসরণের ক্রিয়া  
চর্চে, আবার সময় সময় হয়ত এবটু বীর্য ও বের হ'য়ে যায় ।

আর প্রস্তাৱেৱ সঙ্গে বিন্দু বিন্দু বীৰ্য্যপাত ত নিয়ুত হচ্ছেই; তবে আৱ ও বিষয়ে অত লক্ষ্য রাখাৱ কি আছে এ ত্যাগ নিঃসৃষ্টা ত সৰ্বব প্ৰাণীৱলৈ স্বাভাৱিক-শাৰীৱিক ধৰ্ম। তবে উহাৰক্ষা কৰ্ত্তে হলে কোশলে প্ৰকৃতিৰ সহিত লড়াই কৰে জিত্তে হয়। ঐ বিষয়ে, ইন্দ্ৰিয় জনিত কাম বিষয়ে সম্পূৰ্ণ উদাসীন ও সংঘট্য থাক্তে হয়। আৱ সতা বিষয়ে এত. চিন্তা কৰ্ত্তে হয় যে ও চিন্তা ধৈন স্বপ্নে ও আস্তে সময় না পায়। কাম (কৰ্ম) না থাকলেই কাম আসে। সৰ্বদা কাজ নিয়ে থাক্বে, তবেই কাম আস্ত ফুৱশুদ্ধ পাৰে না, অপেনা হতেই দমে ঘীবে। এই গোমোৱা এখানে ২০১৫ জন বসে সংকথা আলোচনায় আছ। যে ১ ঘণ্টা প্ৰস্তাৱ না কৰে থাক্তে পাৰে না, সে এখানে এখন এমনই তন্মায় হয়ে আছে যে, এই ৪১৫ ঘণ্টা কাটিয়ে গেল। শুধু বিষয়মনেই নাই। যাই এই মনে হোল, অম্বনি দেখ ঐ ওৱা কয়জুনে নাই উঠে আৱ থাক্তে পাৱেন, উঠে গেল। কাৰণ এখন মুন বিচ্ছিন্ন হুয়ে এখানে গিয়ে পড়েছে। কৌৰুনে, ধ্যানে, বুকে প্ৰভৃতি তনুঘৰেৰ ভাৰে এ সঁৰ হয়ে থাকে। অৰ্থাৎ যতদিন উহাৰক্ষা কৰ্ত্তে না পাৰিবে, ততদিন এত কৰ্ম কৰিবে, এত নাম কৰিবে, সাঁধুসঙ্গ কৰিবে, সদগুৰু পাঠ কৰিব যে, ইন্দ্ৰিয় জনিত চিন্তা, পুৱুষেৰ স্তৰী বিষয়ক, স্তৰার পুৱুষ বিষয়ক চিন্তা মনে আদো হ্বান না পায়, সময়েৰ কৰ্ত্তা না পৰিয়। তবেই ঠিক হয়ে যায়। ২০১৫ বৎসৱ পৰ্ম্মাস্ত যদি অৰুচৰ্য পুৱুন হক্তে পাৱো, তবে আৱ তপু নাই। তপুৱ পুৱু, বীৰ্য্য এমন গীত হয়ে স্তৱিত হওয়া যায় যে, ইচ্ছা

না কুলে আরং টলে না। আর অত কেন হে! তুমি ত শরীর নও।  
তুমি যে আজ্ঞা, অনন্তশক্তি আজ্ঞা, নির্বিকার চৈতন্য স্বরূপ আজ্ঞা।  
হৃষিকার রবে উম্মুক্ত দুনিয়ায় চরে গেড়াও! সব পালায়ে যাবে।  
তুমি যে মহাবীর! মহান् আজ্ঞা! আজ্ঞার আবার কাম ক্রোধ  
আছে নাকি হে? আজ্ঞা আবার কিছুব বাধ্য নাকি? সে যে  
স্বাধান—সে যে পূর্ণ মুক্তি—পূর্ণ শুক্তি।

ছেলে মেয়েদের চরিত্র সম্বন্ধে মাতাপিতাই সম্পূর্ণ দায়ী।  
এক পণ্ডিত বলেছিলো—মাতাপিতা স্বর্গ হতে এই নিষ্পাপ  
আজ্ঞা এই ধরণেরকে টেনে আনে, আর গুরু তাকে চৈতন্য  
করিয়ে পুনঃ স্বস্থানে পাঠিয়ে দেয়। তাই পিতামাতা হতে  
গুরুই অর্বক পূজ্য। খাটিকথা, ২০ বৎসর পর্যান্ত সন্তান-  
গণের উপযুক্ত শিক্ষা দেওয়া, আর এই কাল পর্যান্ত নিজেদের  
অগো উপযুক্ত গুরুর নিকটে রেখে চরিত্রবান্ করা ব্রহ্মচর্যী করা  
প্রতোক পিতামাতাবই অবশ্য কর্তব্য। তবেই সেই পৃতঃ পুত্-  
পুত্রের পুণ্য কর্মের দ্বারা; পুঁজামক নরক হতে উকারের আশা  
করা যায়; নতুবা শুধু গণ্ডায় গণ্ডায় কিছকের দল স্থিতি করলে,  
বরঃ নরকের দ্বার আরো প্রশস্ত করা হয়।

ঝৌবন নদীর প্রথম বেগ ষদি একবার শাস্তি হয়ে যায়, তবে  
আর ভাঙ্গার ভয় থাকেনা। কিন্তু প্রথমেই যদি বাঁধ ভেঙ্গে  
যায়, তবে আর ব্রহ্মা-বিষ্ণু-শিব এসেও তাকে টেকাতে প্রারেন।  
যে মানুষ হয়, সে ছোট হাতই মাল্য হয়। জগতে যত যত  
মহাশুরুষ জন্মেছেন, বাল্য হতেই তাঁদের ঝৌবন-চরিত্র দৈশ্বরী হয়ে

এসেছে। ২০. বৎসর পর্যন্তও যারা অটুট অঙ্গচর্য পূলন কৃত্তি পারে, কালে তারা ও চেষ্টা কলে মানুষ হতে, মুক্ত হতে পারে, অগ্রজন কেও মুক্ত করতে পারে। বিন্দুস্থ, ক্ষনস্থ চেওনা। অনন্ত অসীম শান্তি সমুদ্রে বাঁপ দাও।—

সত্তা মানুষকে দেবতা করে। দেবতা আর কে? যাৰ  
সত্তা মানুষকে দেবতা । বাক্য সত্ত্ব, চিন্তা সংজ, কার্য সত্ত্ব, মেইহী  
কৰে। সৎ, মেইহী দেবতা। সত্ত্বেৱ সমান তপঃ  
নাই, মিথ্যার সমান পাপ নাই।—

‘‘সাঁচ বরোবর তপ নহি’’, ঝুটি বরাবর পাপ,

- জাকে। ভিতর সঁচ হৈ, তাকো ভিতৰ আপ।”

যাঁর ভিতর সত্য বিরাজ করে, তার মধ্যে তিনি আপনি  
বিরংশ করেন। যে সর্বদা সত্য চিন্তা করে, সত্য বলে, সে  
এমনই অভ্যন্তর হয়ে যায় যে, সে সত্য বই আর কিছুই দেখতে  
পায় না। তার শুধু “সত্যময়ম্ এ ব্রহ্মাণ্ড” দৃষ্ট হয়। এই  
ক্লপেই সে সত্যস্ফুরণে সত্যময় হয়ে যায়। এই সত্যাচার,  
সত্যামুর্ত্তীনু ক্লত্তে কর্তৃতেই সাধুদের বাক্সিঙ্ক হয়ে থাকে। শুধু  
তাদের মধ্যের জোর এত প্রথম হয় যে, ইচ্ছা মাত্র এই ধর্মকে

ওল্ট পালট' করে নিতে পাবে । ধারণাভক্তি এত বেড়ে যায় যে, ভূল্কুন্তমে একটা মিথ্যা বিষয় ধরলে ও তা সত্য হয়ে যায় । এক সময় কালিকানন্দ নামে জনৈক সাধু বহুকালি হিমালয়ের ক্ষেত্রে থেকে সাধনা করে সিদ্ধ হয়ে একদিন যাই নিম্ন প্রদেশে এসেছে, অম্নি দেখে রেলগাড়ী যাচ্ছে । তার হিমালয়ে গমনের সময় দেশে রেলগাড়ীর আবিষ্কার হয় নাই । তাই নৃতন একটা বস্তু দেখে তার সথ হোল জিনিষটা কি যায় ভাল করে দেখি । আর যাই তার মনের মধ্যে ইচ্ছা হয়েছে “থাম”, অম্নি গাড়ী থেমে গেল । তখন সাধু গাড়ীতে উঠে সব কল-কঙ্কা ভাল করে নেড়ে-চেড়ে দেখে, চলে যাবাব জন্য যাই আবার সংক্ষেত কল্পে অম্নি চলে গেল । এই ত তোমাদের মত কত কত মহাপুরুষ দয়াপরবশ হয়ে সত্যনিষ্ঠ মনের জোরে কত কাঞ্জাল জনের দুরারোগ্য ব্যাধি সকল আরোগ্য করে দেন, ‘জীবন দান দিয়ে দেন । এসব মনের বলে, সত্য ইচ্ছাশক্তির বলে হয়ে যায় । ইচ্ছার সঙ্গে, ভাবের সংজ্ঞ. বাকেয়ের’ সঙ্গে, কায়ের সঙ্গে, সত্যবল এমনভাবে প্রবিষ্ট যে স্বাধীনতা, পবিত্রতা, মুক্তি, প্রেম-সমাধি পষ্ট্যন্ত এনে দেয় ।

ওগো, সৎ হও, সৎভাবো, সৎকার্য কর, সত্যময় এ জগৎ প্রত্যক্ষ কর । এ দুনিয়াটা যে একখানা বিরাট দপ্পণস্তুর্কপ । এর সামনে যে সাজে, যে ভাবে, “যা নিয়ে দাঢ়াবে—তাহাই দেখতে পাবে । যদি সৎ ও ভাল হও, সৎ ও ভাল বলেই একে দেখবে । আর অসৎ ও অসাধু হিলে সবই তোমইর নিকট

ଅମେ ଓ ଅମଧୁ ଙ୍ଗପେ ମେଥା ଦେବେ । ଭାଲ ଚାନ୍ଦ ତ'ଆଗେ ଭାଲ  
ହେ ! ଭାଲ ନା ହଇଲେ ବାଧିବେ ବିଷମ ଲେଠା ।

ଧର୍ମରାଜ୍ ସୁଧିଷ୍ଠିର ଏକବାର ସାଧୁମେବାର ଆୟୋଜନ କରେଛେ ।  
ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣର ଆଦେଶେ ଦାନ୍ତିକ ଭୌମ ଏକଜନ ସାଧୁ ଆନ୍ତେ ବୈରଳ ।  
ମାରାଦେଶ ଖୁବି ଖୁବି ଏକଜନ ଓ ସାଧୁ ଦେଖିତେ ନା ପେଯେ ଫିରେ  
ଏସେ ବିରକ୍ତ ହୟେ ଜାନାଲେ—“ନା କୁଣ୍ଡ, ସାଧୁ ପାଞ୍ଚଯା ଗେଲ ନା ।  
ଏଦେଶେ ସାଧୁ ନାହିଁ ।” ତଥନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ କୃତିମ କ୍ରୋଧ ପ୍ରକାଶ କରେ  
ବଲ୍ଲେନ “କି, ଧର୍ମରାଜ୍ ସୁଧିଷ୍ଠିରର ରାଜ୍ୟ ସାଧୁ ନାହିଁ ? ତୁମି ବଲ୍ଲେ  
କି ?” ତଥନ ସୁଧିଷ୍ଠିର ସ୍ଵରଂ ବାଇବେ ଗିଯେଇ ସାମନେ କୁହିଦାସ ମୁଚିକେ  
ଦେଖେ ସାଧୁ ବଲେ ଧରେ ଆନ୍ତଲେନ । ଭୌମ ଠାଟ୍ଟା କରେ ବଲ୍ଲେ—“ମୁଚି ଯଦି  
ସାଧୁ ହୁଯ, ତବେ ଆରି ଏ ଦେଶେ ଅମଧୁ କେ ? ଆଚ୍ଛା ଧର୍ମରାଜ୍ ଯଥନ  
ସାଧୁ ବଲେ ଏନେଛେ, ତଥନ ଯଦି ସେବାର ସମୟ ସ୍ଵର୍ଗେ ସଂଗ୍ରହ ବାଜେ  
ତବେ ବିଶ୍ୱାସ କରେ ପାରି ।” ତଥନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଏବଂ ଧର୍ମରାଜ୍ଞର  
ଆଦେଶେ ଶେବାର ଆୟୋଜନ ହିଲ । କୁହିଦାସ ଭୋଜନେ ପ୍ରବୃତ୍ତ  
ହିଲ, କିନ୍ତୁ, କୈ ସୁଣ୍ଟା ତ ବାଜେ ନା ! ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ବଲ୍ଲେ—“ତୋମରା  
ଓକେ ସାଧୁ ବଲେ ବିଶ୍ୱାସ କରେ ସେବା କରାଇଛ ନା, ତବେ ସଂଗ୍ରହ ବାଜ୍ବେ  
କେବୁଁ ମୁଧୁ ମୁଧୁ ସେବାଇତ ହଛେ ନା । ତଥନ ସୁଧିଷ୍ଠିରର ଧମକେ ସକଳେଇ  
ସାଧୁ ବଲେ ଧିଷ୍ମାସ କଲେ, କାରଣ ଧର୍ମରାଜ୍ଞର ବାକ୍ୟ ତ ଆର ମିଥ୍ୟା  
ନୟ ! ନିଶ୍ଚଯିତ ଉନି ସାଧୁ । ତଥନ ଆବାର ପାକ ହୋଲ, କୁହିଦାସ  
ଆବାର ଭୋଜନେ ବସିଲ, କିନ୍ତୁ ଟିକେ ଏବାରୁ ତ ସ୍ଵର୍ଗେ ସଂଗ୍ରହ ବୁଝିଲ  
ନା । ଆବାର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ବଲ୍ଲେ—“ସାଧୁ ବଲ୍ଲେତ ସକଳେ ମାନିଲେ, କିନ୍ତୁ  
କ୍ରୋପଦୀ ହେ ଓକେ ମୁଚିଜ୍ଜ୍ଞାନେ ହିନ୍ଦୁଭରେ ପାକ କରେ ଥେତେ ଦିଲେ ।

‘তাই অশ্রদ্ধার সহিত ভোজন দেওয়ায় “ঘটা-বাজ্ল না।”  
 তখন আবার সকলে ভয়-ভক্তি বিশ্বল চিন্তে তাকে পুনঃ ভোজনে  
 বসালে, আর গলবন্ধে সাধুদের স্মৃতি-গুণগান কর্তে’ আরম্ভ ‘করে  
 দিলে।’ এবার যাই রুহিদাস গ্রাম নিলে, অমনি ঘটা বেজে  
 উঠ্ল, আসে গ্রামে বাজ্তে লাগ্ল। তখন সকলে কেন্দে  
 কেন্দে সাধুনিন্দার প্রায়শ্চিত্ত কর্তে’ লাগ্ল। তাই জেনো—  
 সাধু না হলে সাধুকে ধরা যায় না, চেনা যায় না। সৎ হও, সাধু  
 হও ! ‘সত্যমেব জযতে’—সত্যের জয় চিরকালই।

## জ্ঞান-যোগ ।

এই আজ্ঞাকে কেউ দেখতেও পায় না, দেখাতেও পারে  
না। উহুঁ ইন্দ্রিয় অগ্রাহ, মাত্র উপলক্ষ সামেক্ষ। এই আজ্ঞা  
অবিনিশ্চয়, নির্বিকার, নিরাকার—সূক্ষ্ম হতেও সূক্ষ্মতম। উহা  
সর্ববিজ্ঞ, স্মৃথিচ সর্ববিজ্ঞরৌরে কেন্দ্ররূপে সদা বিদ্যমান।

• পরমাত্মায় আৱ জীৱাত্মায় তফাঁ কেমন ? যেমন এক  
• অনন্ত অংখণ্ড ,আকাশ। উহা ঘটেৰ মধ্যে ঘটাকাশ, ঘটেৰ  
মধ্যে মঠাকাশ, নাম প্ৰভৃতি ধৰেছে, কিন্তু যেখানে  
গিয়ে উহার যে অংশ যে নামই ধৰক না কেন, উহা যে  
অনন্ত অংখণ্ড আকাশ, সেই অংখণ্ড আকাশই রয়েছে। ঘট-মঠ-  
পট ভেঁধে গেলেই প্ৰকাৰ হ'বে পোঁল। জীৱাত্মা পরমাত্মাও  
হ'ক্ষণপ। উহা এক অনন্ত অংখণ্ড। কেবল বৌদ্ধেৰ মায়াৰ

আবরণে পৃথক্ক 'দেখাচ্ছে । যখন ওর যে অংশ যে শরীরে আবক্ষ-  
হয়েছে, তাহাই তখন সেই শরীরের জীবাত্মা নামে অভিহিত-  
হয়েছে । মায়ার আবরণ খুলে গেলেই স্বরূপ প্রকাশ হয়ে  
গেল । আপনক্তির স্বরূপ, জীবাত্মার স্বরূপ, উহার যে কোন  
এক দিকের এক অংশের একটু জ্ঞান হলেই সেই এক অংশে  
পরমাত্মার জ্ঞান এসে পড়ে । এই জীবাত্মায় পরমাত্মায় একত্ব  
বোধ—একত্ব হওয়াই জীবনের চরমোদ্দেশ্য ।

যার এই আত্ম-জ্ঞান জয়েছে, উপলক্ষি হয়েছে, সে এ  
দেহটাকে আশ্রয় করে ও থাকতে পারে, আবার উহা শ্যাগ  
করেও দিতে পারে । আত্ম-বোধ—আত্মোপলক্ষি মুক্তি ।  
একপ মুক্ত পুরুষের দ্বারা জগতে কোন অন্তায় হতে পারে না ।  
বরং তারা অনাসক্তভাবে নিঃস্মার্থ হয়ে জগতের উপর উপকার  
কর্ম করে যেতে পারে । কর্ষ্ণের কোন দাগ, ফলাফলে তাঁদের  
অঁড়াতে পারে না । তারা যে নির্বিকার-নিষ্পত্তি-পবিত্রাত্মা  
স্বরূপ ! রাজ্যি জনক—বিদেহ জনক ছিলেন, এইরূপ একজন  
জীবমুক্ত কর্ণী-মহাপুরুষ । তাঁর দেহের সঙ্গে, রাজ্য সম্পদের  
সঙ্গে কোন সম্বন্ধই মাত্র ছিল না । আবার তিনি যথাযথ, ভায়ুর  
উহার সদ্ব্যবহার, সদ্চালনাও করে গেছেন । ঝৈনেক মুনি  
একধিন তাঁর নিলি-প্রতার পরীক্ষা কর্তে এসে বলে—“মহারাজ,  
আপনার জনক-নগরী আগ্রন্ত লেগে ‘পুড়ে গেল’ ।” তিনি উত্তর  
করেন—“তাতে আমার ক্ষতি-বুদ্ধি কী আছে হৈ ! সমস্ত রাজ্য  
কি এ বেহটা পূর্ণ্যন্ত খংস হলুই বী আমার কি ধৰণ হবে ?

আমাৰ ধৰণ ও নাই, বৃন্দি ও মাটি, অপৱ ও আমাৰ কিছুই মাই, নিকেৰ ও আমাৰ কিছুই নাই। আমি ত আৱ সামাজু দেহ সৰ্বিষ্঵ নই ? আমি যে সকল, সকলই যে আমাৰ। অমি যে, স্বয়ং, সেই পৰমাত্মা ই। দেহে অবস্থান কৱেও দেহেৱ সহিত তাৰ কোন সমন্বয়ই ছিল না, বলেই তিনি বিদেহ নামে—বিদেহ-জনক নামে পৱিচিত।

পদ্মপত্রেৰ যেমন জলেই জন্ম, জলেই শ্বিতি, আৱ জলেই লয় হলেও উহাতে জলেৱ দাগ লাগে না, তজ্জপ আহুত্তানী মুক্তপুকষেৰ এই সংসাৱেই জন্ম, সংসাৱেই শ্বিতি, আবাৰ সংসাৱেই দেহ লয় হলেও সংসাৱেৰ সহিত কোন সমন্বয়, সংসাৱেৰ কোন দাগই তাৰ লাগে না।

কোন কোন ব্যৱ শিক্ষিতেৰ মুখে শুন্তে পাই—শ্রীকৃষ্ণ অন্ত ঘোপিনী নিয়ে কি নিষ্কলঙ্ঘ ছিলেন ? “হারে অবোধবা” তিনি যে একশত অষ্টগোপী, ষোল শত রূমনী নিয়ে ত্ৰৈড়া কৰ্ত্তেন তোৱা তুই এক জন্ম নারীৰ মন ঘোগাতে পাৱিস্বনে। আৱ উনি নারীৰ মন ঘোগায়ে ও অত যুক্ত-বিশ্রাহ, সাম্রাজ্য শাসন প্ৰভৃতি কৃষ্ণ, অুক্লেশ কৱে গেলেন। একি সামাজু শক্তিৰ কাজ তিনি হলেম, পূৰ্ণ-চৈতন্য শক্তি, আৱ গোপীৱা তাৰ শুক্ষ্মা-শুক্তি দায়িনী—প্ৰেমকল্পিনী শক্তিৰ বিলাস। তাদেৱ আবাৰ ময়লা ? জৱা, সবই যে খিকাম-নিঃসুক্ষ-চিৱমুক্তি। ব্যুৎসপুর্ক্ষ শুক্লেব “বৃজবৎসৱ মাত্ৰ জুঠেৱ ধেকে, পূৰ্ণ ষোবনে মুক্তাৰস্থা মিয়ে জন্ম গ্ৰহণ কৱেন। জন্মেই স্বতাৱে বিভোৱ

ହୁଏ ରିବ୍ୟୁନ୍‌ଡିଟିକେ ଉତ୍ସାହର ସେ ଦିକେ ପା ଯାଏ ମେଇଦିକେଇ  
ବେଗେ ଛୁଟେ ଚଲେନ । ସମ୍ବ୍ୟାଜାତ ମାରାମୁଖ ପୁତ୍ର ପୃହତ୍ୟାଗ କ'ରେ  
ଚଲେ ଯାଇଛେ ଦେଖେ, ମୃଦ୍ଦାବକ୍ଷ ବୁଦ୍ଧ ବ୍ୟାମଦେବ ତାଙ୍କେ ସଂମରେ କିମ୍ବାଯେ  
ଆନନ୍ଦାର କଞ୍ଚ ତିମି ତାଙ୍କ ପିଛୁ ପିଛୁ ଛୁଟେଲେନ । ଉତ୍ତରେ ଏଇକଥିପେ  
ଚଲୁତେ ଚଲୁତେ ଯମୁନା ତାରେ ଏସେ ପଡ଼େଲେନ । ଶୋପୌଗଣ ବନ୍ଦ,  
ତୀବ୍ର ରେଖେ ନଗ ଦେହେ ତଥନ ଅଳକେଲି କ'ରାଇଲେନ । ଶୁକରର  
ଭାବେ ସମ୍ମୁଖ ଥିଯେ ଉତ୍ସାବମ୍ଭାବ ଚଲେ ଥେଲେନ, କିମ୍ବ ଯଥନଇ  
ବ୍ୟାମଦେବ ମେଘରେ ଆସିଲେନ ଦେଖୁଲେନ, ତଥନଇ ତାରା ସ୍ଵ-ମଦ୍ୟାନ୍ତେ  
ଲଭଜାନତ ମୁଖେ ସ୍ଵ-ସ୍ଵ-ବନ୍ଦ ପରିଧାନ କରେନ । ଏଇ ଆଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟ କଣ୍ଠ  
ରେଖେ ବ୍ୟାମଦେବ ହଠାତ୍ ଥେବେ ଥିଯେ ତାରେର ଲଭଜାର କ୍ରାବଣ ଜିଜ୍ଞାସା  
କଲେନ । ତାରା ଉତ୍ତର ଦିଲେନ—‘ଆପନ୍ମାର ଉତ୍ସାହ ପୁତ୍ର ଯୌବନ-ଶର୍ମନ  
ହଲେଓ ଆର ସେ ତତ୍-ଜ୍ଞାନ ହେଲେଛେ, ମେ ସେ ଆଜ୍-ଜ୍ଞାନୀ,  
ମୁକ୍ତ ପୁରୁଷ, ତାଙ୍କ ମେହ ସମ୍ପର୍କୀୟ ହାନି ନାହିଁ, ତାଇ ତାଙ୍କ ଶରୀରେ  
କାମ ହେବି ନାହିଁ, ଅତିର ତତ୍ତ୍ଵରୁକ୍ତ ଆମାଦେର ଲଭଜା ଆସେ ନାହିଁ ।  
ଆଜି ଆପନି ଶତରଞ୍ଜିର ବୁଦ୍ଧ ଶରୀର ହେବେ ଆପନାତେ ଆସିଲି  
ଆଛେ, କାମ ଆଛେ, ତାଇ ଆମାଦେର ଲଭଜାର କ୍ରାବଣ ହେଲେଛେ ।  
ଶୁକରର ଯେ ନିର୍ଦ୍ଦିକ୍ଷାତର, ତାରେ ଦେଖେ ଥିଲାର ଆମବେ କେଯନ୍ତରେ ?  
ତାଇ ଏକମନ ମୁକ୍ତ ପୁରୁଷର ଦର୍ଶନ ହଲେ ଓ କୋଟି କୋଟି  
ଜୀବର ବୁଦ୍ଧର ଆଲଙ୍ଘା ହେବେ ଥାଏ । ତାଙ୍କ ଶର୍ଵରକୁଣ୍ଡରେ ଆଜ୍-ଶର୍ମନ  
ହେଲେ—ମେଇଁ ତତ୍ତ୍ଵଜ୍ଞାନୀ । ଆହୁଈ ମାତ୍ର ତଥର କାମନାଯ ମିଳିଲି  
ହେଲେ, କୋଷେର କର୍ମଟି ହେଲେ । ତଥର କ୍ରେତାନ-ଉପତ୍ରାଭ-  
କୁର୍ମମ-କର୍ମଟି ।

রোজ রোজই প্রাণী সকল মরছে, অথচ ধারা বেঁচে আছে  
মায়া ও মুক্তি ।  
তারা ভাবছে—আমরা অমর, যথের দক্ষিণ  
দোষ বেক্ষে রেখে এসেছি, এই যে ভুল,  
এই ভুলই মায়া । সকলের হতে স্বীয় পুত্র কন্তা, পতি-পত্নী,  
আত্ম-ভগ্নী প্রভৃতি রক্তমাংসীয় দম্পকীয়দের প্রতি যে অভ্যধিক  
মমতা-টৌন, অথচ সকলেই সেই এক আত্মা, ইহার জ্ঞানের  
অভাবই মায়া, জ্ঞানই মুক্তি । অজ্ঞান ঘোর  
অমাবস্যা, জ্ঞান পূর্ণিমার ফুল জ্যোৎস্না । জ্ঞান মুক্তির পথে,  
ভগবানের পথে টেনে নেয়, আর অজ্ঞান বঙ্গনের দিকে কফ্টের  
দিকে টেনে রাখে । এই টানাটানি নিয়েই ত এই জীব সংসার  
চক্র চলছে ।

ভগবানকে দয়াময় বলি, কিন্তু তিনি জীবের প্রতি সহজে  
সন্তোষ কৰ্ত্তনা । মাধ্যমে নানা খেলনা দিয়ে শিশুকে ভুলায়ে  
রেখে নিজে আড়ালে থেকে নিজের নিজের কাজ করে যান । কাজ  
শেষ হলে, অথবা কোন বেপরোয়া দুরস্ত ছেলে খেলনা টেলনায়  
না ভুলে মা বলে কেন্দ্রে, ছুটে যায়, তখনই মাত্র মা তাকে  
কেশে দিয়ে ধূকেন । উক্তপ ভগবান ও জীবকে সংসারের  
মধ্যে নানা রং তামাসার খেলায় মনুকরে রেখেছেন । যে  
অভুলো জ্ঞানী ছেলের তাঁর প্রতি প্রবল টান এসেছে, তাকে  
পাবার জন্ম ব্যাকুল হয়ে, কেন্দ্রে পাগল হয়ে ছুটে পড়েছে,  
—সেইই অত্র তাকে প্রেরণেছে, তাকেই ‘তিনি কোলে  
বিয়েছেন ।’

সোজা কথায় বলে না ?—‘জোর যাই মুক্তি তাই’। জোর করে যে, চাঁইতে পারে সেই পেয়ে থাকে। খাবার সময় যে সন্তানটি বেশী আবার ও জোর জবরদস্তি করে, “মৈ সমদৃষ্টি হলেও তাঁকেই সকলের আগে বেশী ও ভাল খাবারটা দিতে বাধ্য হয়ে পড়েন। তগবানও আমাদের পুত্র কল্প স্বামী শ্রী কল্প নানা রকমের মায়ার বক্ষন দিয়ে বক্ষ ক’রে বশ করে রেখেছেন। যে মুক্তি না পেলে বুঝবে না ব’লে জেন করে দাঢ়াতে পারবে সেই কেবল মুক্তি পাবে। এ ছনিয়াটাই চালাকি বঙ্গাতির দ্বারা চলছে, আর সে বেটা বাই পড়বে কেন ? মেও সকলের প্রতি সমদৃষ্টি, কিন্তু যে তাকে পাবো বলেই জেন করে বসে, সেইই তাকে পেয়ে থাকে, সেইই তাঁর ভাব সম্যককল্পে অবগত হয়ে থাকে। যে জোর করে দৃঢ়কর্ণে বলতে পারে—“আমি মুক্তি, আমি আজ্ঞা, আমি চৈতন্য” সে তখনি মুক্তি হয়ে যাবে। ‘আমি’ সব। আমার মধ্যে তাঁর পূর্ণ বিকাশ। আমি সবীরই মধ্যে রয়েছি, এক বিন্দু ধূলিকণাও তাহাতে বাই নাই’। এইকল্প যে ডেজের সহিত বলে, চিন্তা করে, ধারণা করে, কার্য করে সেই স্বভাব হয়ে যায়; তাই মায়া কেটে যায়, মুক্তি বেঁচে আসে।

মনই সব করে, জলই যেমন কাদার স্থষ্টি করে, আবার জলই উহাকে ধোত করে দেয়; উক্তপ মনই সব বক্ষন এনে দেয়, আবার মনই সব বক্ষন কেটে দিয়ে মুক্তি করে দেয়। এক মনেরই গতি কভু উক্তে কভু নিশ্চে।

সুণা-লজ্জা-ভয় এই ত্রিতাপ, মায়ার ত্রিবেঢ়ী। এই বেঢ়ীর একটি দ্বার মুক্ত করে পাল্লেই, সব দ্বারই খোলা হলে যাবে। সব মুর্তিই যে আমি, কার লজ্জা করবো? সবকৃপাই যে, আমার কোনটা রই বা নিন্দা করবো, কোন অঙ্গেরই বা সুণা করবো? অনন্ত মূর্তিতে যে আমিই বিরাজমান! আমাকেই আমি ভয় করবো? এইখানেই ত মজা। এইই মায়া—এইই মুক্তি। এইরূপে সর্বদা আজোপলকি করে করেই ত্রিতাপ জালা ভবের বন্ধন কেটে দায়, মুক্তি লাভ হয়।

কোন কিছুতে টান্ বা আসক্তি না থাকাই জীবন্মুক্তি স্বর্ণ শৃঙ্খলই হোক, আৱ লৌহ শৃঙ্খলই হোক, বন্ধন কলে যেমন সহজে মুক্ত হওয়া যায় না; তজ্জপ সৎই হোক, আৱ অসৎই হোক, পাপ, পুণ্য, ভালমন্দ যে কোন বিষয়েই বিন্দুমাত্র টান্ বা আসক্তি থাকলেও মুক্ত হওয়া যায় না। বন্ধন বড় ভয়ানক। সবই ত্যাগ কর্তে হবে। তবে প্রথম পুণ্য ধরে পাপকে শুভ ধরে অশুভকে ত্যাগ করে করে শেষে শুভকেও ত্যাগ করে হবে। শুভাশুভ, পাপপুণ্য কিছুই ছাই না। অযাচ্ছা-অকামনা, অনাময়ওম।

‘দেহ ত্যাগ না হওয়া পর্যাপ্ত মায়া একেবারে ত্যাগ হয় না। সময় সময় উদয় হয়, কিন্তু ভগ্নদণ্ড সর্পের মত মুক্ত পুরুষের আৱ কোন ক্ষতি করে পারে না। শুরীরের সহিতই মায়ার খুব ঘনিষ্ঠ সন্দেহ। মায়াকে আশ্রয় কৱেই তাঁৰ ‘সব লীলা খেলা কিনা? মায়া না থাকলে এ জগৎ থাকত না।’ কোন অনুভূতিই হোতে নাই। অগত্তের অস্তিত্বই এই মায়া।

ଆବାର ତାତେ ରହନ୍ତ କି ଜାନ ? ସେଇ ମହାମାୟାର କୃପାଯିଇ  
ତୀବ୍ର ତାର ହାତ ହତେ ଅଧ୍ୟାହତି ପାଇଁ । ତାର କୃପା ନାହଲେ,  
ତୋମାଯି ହେଡ଼େ ବା ଲିଲେ ତୁମି ଯେତେ ପାରୋ ନା । ମହାମାୟାରଙ୍କ  
ଏ ଜୀବ ! ଏ ଜୀବ ! ମାୟାମାୟ, ତୋମାର ଛୟଟିଇ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଆଛେ,  
ତୁମି ଉହାର ଧାରା ଜୀବକେ ଏକରୂପ ଦେଖଇ, ସାର ଉହା ହତେ କମ  
ବା ବେଳୀ ଆହେ ସେ ତଥାରା କମ ବା ବେଳୀରୂପେ ଜୀବ ରହନ୍ତ ଅବଗତ  
ହେଚେ । ଇହା ବୁଦ୍ଧିମାନେର ନିକଟ ଏକରୂପ, ମୁଖେର ନିକଟ ଆର  
ଏକରୂପ, ଧନୀର ନିକଟ ଏକରୂପ, ଶାରୀର ମରିଦ୍ରେଷ ନିକଟ ଆର  
ଏକରୂପ ଦେଖାଇଛେ । ସାର ଇନ୍ଦ୍ରିୟଗଣ ଓ ଶକ୍ତି ଯେତୁପାଇଁ, ସେ  
ସେଇରୂପରେ ବନ୍ଧୁତଃ ଏ ଜୀବଟାକେ ଦେଖଇଛେ । କେବଳ ସେ ମୁକ୍ତ,  
ସଂମାଧିଯୁକ୍ତ ମେଇଇ ଏ ଜୀବ ରହନ୍ତକେ ମାତ୍ରାକେ ଜାନତେ ପେରିଛେ ।  
ତାଇ ଜୀବ ବଲେ ତାର କୋନ ଅନ୍ତି-ନାନ୍ତିର ବୋଧଇ ହଚ୍ଛେ ନା ।  
ସେ ସ୍ଵୟଂ ସ୍ଵଭାବମାୟ ରଯେଛେ । ଆଗେ ଏହି ମାତ୍ରାର—ପ୍ରକୃତିର  
ଉତ୍ସାସନା କର । ଉହାର ମଧ୍ୟ ଦିଯାଇ, ଉହାର ହାତ ଦିଯାଇ ଉହାର  
ହାତ ହତେ ମୁକ୍ତ ହତେ ହବେ । କତ ମହାପୁରୁଷ, କତ ମୁଣିଷିଦ୍ଵି  
ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ମାତ୍ରାକେ, ଏହି ବିଶ ପ୍ରକୃତିକେ ତୁଛୁ ଜ୍ଞାନ କରସୁବେ  
ଗେଲେ । ସର୍ବଦା ଚକ୍ର ମୁଦେ ଏହି ମହାମାୟାକେ ଦର୍ଶନ କରସି, “ଏହି  
ପ୍ରକୃତିର ଧ୍ୟାନ କରସି, ଚିନ୍ତା କରସି, ଆର ମୁଣିଷିର ଜଣ ତାର ନିକଟ  
ଆର୍ଥନା କରସି—“ହେ ମାୟାରପିଣ୍ଡି ଦେବୀ, ଆମାଯି ମୁକ୍ତ କର ମା,  
ଆମାଯି ମୁକ୍ତ କର” । ତାବେ ତାର କୃପା ହଲେ ବନ୍ଧନ ଥୁଲେ ସାବେ ।  
ଏହି ଏହି ଶକ୍ତି ସେ, ତୀବ୍ରକେ ଏକେବାରେ ଅର୍ଧଃପାତେ ନିଯି ଓ ଯେତେ  
ପାରେ, ଆଦାର୍ଥ ନିମେଷ ମଧ୍ୟ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରେ ଉଚେ,—ମନ୍ଦଧାରେ

ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନିଯମ ଦିଲେ ପାରେ । ତୋମାର ଶାଖନ କରେ ଇଚ୍ଛା  
ହଚ୍ଛେ, ଶାନ୍ତାଲୋଚନା, ସାଧୁମଙ୍ଗ କରେ ଇଚ୍ଛା ହଚ୍ଛେ, ଏକ ପେତେ  
ଇଚ୍ଛା ହଚ୍ଛେ, ଏ ଓ ମାମାର ପ୍ରେରଣା । ଆବାର ଚୂରି କରେ, ଅଞ୍ଚାୟ କରେ  
ଶୁଦ୍ଧି ହତେ ଇଚ୍ଛା ହଚ୍ଛେ ଏଓ ସେଇ ମାଙ୍ଗାରେଇ ପ୍ରେରଣା, ତାରଇ ଶକ୍ତି ।  
ବଲୋ—“ମାତ୍ରା—ମାଯୀ—ମା—ମା”, ସବ ଦୂର ହେଲେ ଯାବେ । ଓ ମା !

**ସଂ-ରଜଃ-ତମଃ** ଏହି ତ୍ରିଶୁଣ । ଏ ଶୁଣ ଭେଦେ ଜୀବେର ଅବଶ୍ଵା  
ଶ୍ଵରତମ ଓ ଜୀବେର ଓ ତମ ପ୍ରକାରେର । ସଥନ ଉତ୍ସଃପୂର୍ଣ୍ଣ ଥାକେ,  
ଅଧିକ ତେବେ । ତଥନ ତାର କୁଣ୍ଡିତ କାର୍ଷି, କୁଣ୍ଡିତ ଭାବରେ ବେଳୀ  
ଭାଲ ଲାଗେ । ମେ ସର୍ବଦା ବନ୍ଦ ହେଲେ ଥାକୁତେ, ଦାସ ହେଲେ ଥାକୁତେଇ  
ଅଧିକ ଭାଲବାଗେ । ତାରପର ରଜଃଶୁଣ ସଥନ ପ୍ରବଳ ହୁଏ, ତଥନ  
ମେ କିଛୁତେଇ ଆର ବନ୍ଦ ଥାକୁତେ ଚାଲ ନା, କାରଣ ନିକଟ ମନ୍ତ୍ରକ  
ଅବନ୍ତ କରେ ପାରେ ନା, ଝୁଣା ଲଭଜା ବୋଧ କରେ; ମେ ତାର ମୁଖେ  
କୋନ୍ତି ଅଞ୍ଚାୟ କର୍ମ ଦେଖିତେ ପାରେ ନା, ତଥନଇ ତାର ବିରଳକୈ ଯୁଦ୍ଧ  
ବୋବନ୍ତି କରେ ଦେଇ, ଦେଇ ସମନ୍ତ କର୍ତ୍ତବ କରେ, ଦୁନିଆ ମୁଣ୍ଡାଗ  
କରେ, ଚାର । ରାଜୀର ଭାବ ତାର ଭିତର ଆସେ ବଲେଇ ତାକେ  
ରାଜ୍ୟମିକ ଭାବ ବଲେ । ରାଜାର ଶୁଣ ରଜୋଶୁଣ ।

“**ଅତ୍ୟଃପୂର୍ବ**, ସହଶୁଣ । ସହଶୁଣ—ସାହିକଭାବେ ଏକେବାରେ  
ଶାନ୍ତ—ଶିର—ପବିତ୍ର ! ତାର ମୁଖେ ବେଳୀ ବାକ୍ୟ ଫୁଲେ ନା,  
ଚୋକେର ଚାହନି ଫୁଲ ହେଲେ ଯାଏ । ତାରେ ଦେଖିଲେ ହିମାଳୀରେ ଶାଯ  
ଗନ୍ଧୀର, ଅମୁଦ୍ରେର ନାୟି ଅଭିଲ, ସୂର୍ଯ୍ୟର ନାୟି ତେଜଶ୍ଵର ଏବଂ ଚନ୍ଦ୍ରର  
ନ୍ୟାୟ ଶିଖି ବଲେ ମରେ ହୁଏ । ମେ ଏକେ ଏକେ ସମନ୍ତ ଜୁଗାତେର  
ଶର୍ଵେ ବିଜୀବ ହିତେ ଛଲେହେ । ଭୋବ ଆମିତ ଶାରୀର ଦାସତ ତଥନ

কোথায় চলে সায় ! সর্বত্র এক ভূমা দর্শন করে। আর, তাঁর  
পূজা করা, সেবা করা, তাঁতে প্রেৰ কৰা ভিন্ন তার অন্য কোন  
কর্ম করাই শক্তি থাকেনা। সাম্য তখন তাঁতে ওতপ্রোত  
ভাবে বিরাজ করে। এইক্ষণে সর্বভূতে অঙ্গদশৌকেই বেদে  
আক্ষণ বা সম্মুণী বলেছে। “অঙ্গ জানাতি ষৎ স” আক্ষণ।”  
অঙ্গকে যে জেনেছে, সেই হই আক্ষণ। অঙ্গ ও আক্ষণ অভেদ,  
এইখানেই গুণের শেষ। এর পর যা, তা গুণাতীত—  
নিশ্চৰ্ণ পরাঙ্গাবস্থা।

কিন্তু জেনো, এই আক্ষণ,—আক্ষণ ওরশে জন্মে না।  
আক্ষণ অবস্থায়—জনন-পালন-মারণ ক্রিয়া চলে না। রঞ্জো-  
তমোগুণের সময়ই জনন পালন-মারণ ক্রিয়া সন্তুষ্ট। আক্ষণ  
নিক্রিয়াবস্থা। আক্ষণ পুরু এ কথাই অবিরোধ। আক্ষণ কি  
এত সন্তারে ! কোটির মধ্যে ও দু'চারটি ঘিলে' কি ন। সন্দেহ।  
আক্ষণেরই প্রতি শক্ত দেবতা। আর এর বিরুদ্ধ ভাব যা, তা  
আশুরত্বাম ভাব। অশুরের তমঃগুণ প্রধান। এরা সকল  
রূপ অন্যায় ঘৃণিত করতেই চির অভ্যন্ত। এরা দানব।  
সত্ত্বগুণী দেবতা।

শাস্ত্রে দেবাশুরের কথা, দেবাশুরের যুদ্ধের কথা বর্ণনা আছে।  
সর্বকালই এ যুদ্ধ চলে আসছে। ছফ্টগণ সকলেরই অপকারের  
অন্য সমাবাস্ত। আর শিষ্টগণ, সকলেরই মগ্নলের অন্য সমা  
সর্বকাল প্রস্তুত। উহাতে তারা মৃগ্ন বরণ করে নিষ্ঠত থামৌ।  
সম্ভারা যেমন সর্বদা সম্ভাব্য করছেই, আর রাজকুর্ষারীরাও

সর্বদা তাদের শাসন কর্তৃ চেষ্টা কচ্ছেই, শিষ্টদের বাঁচায়ে।  
রাখতে চেষ্টা কচ্ছেই, কিন্তু এ পর্যাপ্ত কোন পক্ষই ত হটে  
নাই! যুক্ত চলছেই, এ অনন্তকাল চলবেই। রংজেতয়ের ধন্দ-  
থেমে গেলে যে সবই থেমে যায়! স্মষ্টি লোলা লয় পেয়ে যায়।

এই যুক্ত ধেমন সর্বদা বহির্জগতে চলছে, অন্তর্জগতে ও  
তেমন চলছে। প্রতি দেহেই কর্তকগুলি সহশৃণ সম্পন্ন দেব-  
শক্তি, কুণ্ডলিনী চৈতন্যশক্তিকে আগাতে চাচ্ছে, মুক্ত কর্তে  
চেষ্টা পাচ্ছে, যেখান হতে এমেছে পুনঃ সেখানে পৌঁছে দেবার  
চেষ্টা কচ্ছে; আর কর্তকগুলি তমঃশৃণ সম্পন্ন আন্তরিক শক্তি  
আবার সেইরূপ উহাকে মাবায়ে রাখতে, বক্ত করে রাখতে চেষ্টা  
করছে। এ ও ঐ দেবাস্তুরে-শুরাস্তুরেই যুক্ত। এ জীবনটাই  
একটা যুক্ত স্বরূপ। এ যুক্ত মিটে গেলেই শাস্তি—মুক্তি।  
কিন্তু 'দেহ-ত্যাগেই' এ যুক্তের শেষ হয়না, এরা আবার অন্য দেহে  
আশ্রয় করে লেগে যাব। কুণ্ডলিনীর আগরণ, সত্ত্বের জয়  
না হওয়া পর্যাপ্ত নিটে না। তবে সত্ত্বের জয় চিরকালই।  
সত্যমেব জয়তে। দু'দিন আগে, আর পরে, আর  
কির্তি

দেবতা কথায় ভয় পেয়ো না। মানুষই দেবতা। অন্য  
কেউ নয়। ভাস্করের চার হাত, পাচমাথা বিশিষ্ট মেটে প্রতিথা  
দেখে স্তুতি হয়ে যেওনা। ও সব হোল ঐ ঐ শক্তিসমূহের  
কাঞ্জনিক শাপকাটি মাত্র। মানুষই দেবতা।—অঙ্গাবিষ্ণুও শিব,  
রাম-কৃষ্ণ-চৈত্তন্য। মানুষের মধ্যেই তাঁর জোলা থেলা। মানুষ-

କେପେଇ ଭଗବାନ୍ । ସତ୍ତବ ଜୀବ, ତୁତ୍ତ ଶିବ । ସାହା ଜୀବ, ତାହାଇ ପଶିବ । ଓମ ଲିବୋ—ଓମ ଶିବୋ !

୧' ବ୍ରଜ-ଉପନିଷଦର ବନ୍ଦୁ । ଉହାକେ ବିଜାର ଶୁଣି କି ଶାଙ୍କୁ-ପାଠ  
ଓ ବ୍ରଜା ଓ ବ୍ରଜାଣ । ଫାରା ଅବଗତ ହେଯା କି ପାଓଯା ଯାଇ ନା ।  
ଏକେବଳ ସଥିନ ଉହାର ଶକ୍ତିର ବିକାଶ ହୟ, ତଥିନ ବୁଦ୍ଧି ପାରା ଯାଇ  
ଏଉହା ତୀର କର୍ଯ୍ୟ, ତୀର ଶକ୍ତି । ଶକ୍ତି ଓ ପ୍ରକୃତି ଏକଇ । ଏଇ  
ଶକ୍ତି ବା ପ୍ରକୃତିର ଲୋଲାଇ ବ୍ରଜେର ସତ୍ରିଯାବନ୍ଧୀ, ଆର ବ୍ରଜେର ଏହି  
ସତ୍ରିଯାବନ୍ଧୀ ବ୍ରଜାଣ ।

ପରବ୍ରକ୍ଷ ତ୍ରିବିଧ ଅବନ୍ଧାର ମଧ୍ୟ ଦିଯା ତୀର ଲୀଲା ପ୍ରକାଶ  
କରେନ ।—ଜଡ଼ଶକ୍ତି, ଜଡ଼ଶେତନ ଶକ୍ତି ଆର ଶୁଣ ଚେତନ ଶକ୍ତି ।  
କ୍ରିତି-ଆପ୍ତ-ତେଜଃ-ମର୍କଣ-ବ୍ୟୋମ, ତଥା କାଠ, ପାଟ, ମୁଣ୍ଡିକା, ମୃତ-  
୧ ଦେହ ପ୍ରଭୃତି ଜଡ଼ଶକ୍ତି । ମନୁଷ୍ୟ, ପଣ୍ଡ, ପଞ୍ଚା, କ୍ରିମି ପ୍ରଭୃତି ଜୀବନ୍ତ-  
ଶୁଣୋ ଜଡ଼ଶେତନ ଶକ୍ତିର ଅନ୍ତର୍ଭୂତ୍ୱ । ଏବଂ ଜଡ଼ ଓ ଜଡ଼ଶେତନ ହୀନ  
ସୁନ୍ଦର ଦେହୀ ସମୁହ ଚେତନ୍ୟ ଶକ୍ତିର ଅନ୍ତର୍ଭୂତ୍ୱ । ଏଇ ତିନ ଶକ୍ତିର  
“ଅତୀତ ନିତ୍ୟମୁନ୍ତ—ନିତ୍ୟଚୈତ୍ୟଶକ୍ତିପ୍ରୟେ ପରମାତ୍ମା ତାହାଇ ପରବ୍ରକ୍ଷ ।

ପରବ୍ରକ୍ଷ ସର୍ବଦା ସର୍ବତ୍ର ଓଡ଼ିଶ୍ରୋଟଭାବେ ବିରାଜ କରେନ ।  
ସେମନ ସବ ପାଥରେଇ ଅଗ୍ନି ଆଛେ, ସବ ଜୀବଗାଇ ଶୁଣ୍ୟ ଆଛେ, ଖା  
ମାରିଲେଇ ଅଗ୍ନି ଘଲେ ଉଠେ, ଶୁଣ୍ୟ ପ୍ରକାଶ ହେୟେ ପଡ଼େ, ତଞ୍ଜପ ସବ  
ଦେହେଇ ସର୍ବତ୍ରଇ ବ୍ରଜ ଆଛେ, କିନ୍ତୁ ଜ୍ଞାନ-ଭକ୍ତିରୂପ ମୂରଲିଦ୍ଵାରା  
ଜୋରେ ବା ନା ମାଲ୍ଲେ ପ୍ରକାଶ ହନ ନା । ଭଗବାନ୍ ଜୀବେତ ପ୍ରତି  
ସହମେ ଶୁଣନ୍ତ ମଯି ଗୋ ! ଜ୍ଞାନୋଦୟ ହୁଲେ ଜାନ୍ବେ—ତିନି ସ୍ନାକାର—  
ବିରାଫାର—ସର୍ବକାନ୍ତି ।

ବ୍ରଜ ଆର ବ୍ରଜାଣ୍ଡ ଯେନ ସାଗର ଆର ତାର ଟେଟୁ । ସାଗର ଯଥମ ଶିର ଖାକେ, ତଥନ ଆର ଟେଟ୍ୟେର ଅନ୍ତିତ ଥାକେ ଥା । ଆର ଯଥନ-ଅନ୍ତିର ହୟେ ଉଠେ ତଥନଙ୍କ ବିଭିନ୍ନ ଭାବେର ବିଚିତ୍ର ଚିତ୍ରର ଟେଟୁ ସକଳେର ଶୃଷ୍ଟି ଦେଖା ଯାଏ । ବ୍ରଜ ଓ ଠିକ ସେଇକପଇ, ସଥନ ନିକ୍ରିୟ, ତଥନ—ଅନ୍ତତ୍ତ୍ଵ—ଅତ୍ୟ-ଅବ୍ୟକ୍ତ-ଶୁଦ୍ଧ ଚିତ୍ରନ୍ୟମାତ୍ର—ନିର୍ବିକାର ପୂର୍ଣ୍ଣମୁଦ୍ରାପେ ଉପଲବ୍ଧି ହୟ । ଆର ସଥନ ସତ୍ତ୍ଵଯାବନ୍ଧାଯ ଦେଖା ଯାଏ—ତଥନ ଶୃଷ୍ଟି ଶିତିଲୟ ସୁନ୍ଦର, ଶୁଦ୍ଧ-ତୁଳ୍ୟ-ଭାଲ-ମନ୍ଦ ଦ୍ୱାରା ଘୁର୍ଣ୍ଣ ସନ୍ଦାପରିବର୍ତ୍ତନ—ବୈଚିତ୍ରପୂର୍ଣ୍ଣ ରହିଥିଥିଲୁକୁ ବଳେ ମନେ ହୁଏ । ବଡ଼ଇ ତାମାଶା ! ଏ ବଡ଼ଇ ରହିଲୁ ! ବ୍ରଜ ସଥନ ଏକଇ, ତଥନ ଏକିମୋହ ବ୍ରଜେରଇ ଶୁଦ୍ଧପ-ବ୍ରଜ ବା ବ୍ରଜେର ଅଣ-ବ୍ରଜାଣ୍ଡ । ଅଜ୍ଞାନାନ୍ଦକାରେଇ ଉହାର କ୍ଲପ ଦୃଷ୍ଟି ହୁଏ ନା, ବୋଧେ ଆମେ ନା । ଏ ଯେ ଏ ଅଭଳ ବାର୍ଯ୍ୟଧିରଇ ନାଚ, ତରମ୍, ତୋଳପାଡ଼ ! ଏଇ ଉଠିଛେ, ଏଇ ପଡ଼ିଛେ, ଏହିହିଚେଷ୍ଟୁ, ଏହି ମିଶ୍ରିତ, ଏହି—ଏଭାବେ ଆବ ମେଭାବେ ଆର କି । କିନ୍ତୁ ବନ୍ଦ ଏକଇ ଇତେ ମାହି ଭୁଲ । ଏ ରାଜ୍ୟ ଏଲେ ଆର କିଛୁଇ ନାହିଁ—ବ୍ରଜ-ମୟାନ୍ ତଥନ ।

ପଣ୍ଡିତେରୀ ଆବାର ଏ ଜଗଦ୍ବ୍ରଜାଣ୍ଡକେ ହୁଇ ଭାଗେ ଭାଗ କରେ ବିଚାରିବୁଛୁ । ଏକ ମନୋଜଗନ୍ ବା ଆନ୍ତର୍ଜଗନ୍ ଆର ବିତ୍ତର୍ଜଗନ୍ ବା ବିଶ୍ୱ ବ୍ରଜାଣ୍ଡ । ପ୍ରତି ଦେହଇ ଏକ ଏକଟା ବ୍ରଜାଣ୍ଡ, ଏକ ଏକଟ ଜଗନ୍ । ଏଇ ତୋମାର ଦେହଜଗତେ ମନ-ପ୍ରାଣ-ଇନ୍ଦ୍ରିୟଗଣ ନିଯେ ସୂର୍ଯ୍ୟ-କ୍ଲପେ ଥେ ସୁନ୍ଦରଭାବେର ଲୌଳା ଚଲିଛେ—ଏ ସୂର୍ଯ୍ୟ ବା ଆନ୍ତର୍ଜଗତ । ଆର କୃତି ରକମେର କ୍ରିଧିକ୍ରୀଟିଗଣ, ରୋମାବଣୀ, ବାଡ଼ୀ-ଶିରା-ପ୍ରକ୍ଷିକ ଅଭୂତି ଫୁଲ କ୍ଲପେର ଜୀବି ନିଯେ ସେ ଫୁଲ-ଲୌଳା ଚଲିଛେ,—ଏ

স্তুল-ত্রা বহির্জ্জগৎ । ক্রোমিকটিগণের সমষ্টিই ত তোমার দেহের ক্ষয়ণ । তোমাদের দেহই তাদের বিরাট ব্রহ্মাণ্ড । আবার আর এক প্রকারের বিরাট বিশ-জগৎ বা বহির্জ্জগৎ ও আন্তর্জ্জগৎ আছে—এই পৃথিবী, চন্দ্র সূর্য, গ্রহ, নক্ষত্রগণ ও মহাকাশ নিয়ে ।

স্তুল শরীরে আবক্ষ স্তুলবৃক্ষ বিশিষ্ট মানবের পক্ষে সূক্ষ্ম জগতের ধারনা আনা অসম্ভব, বড়ই কঠিন । এই অস্থি-মজ্জা মেদময় যে স্তুল শরীর, যখন ইহা ত্যাগ হয়, তখন ও সূক্ষ্ম শরীর থাকে । মুক্তি না এলে সূক্ষ্ম শরীরের নাশ হয় না । এই সূক্ষ্ম শরীরের নাশই মুক্তি । যদি ইহা না হোত, তবে ত মৃত্যু হলেই মুক্তি হোত ! আর কোন চেঁচামিচি, ভাব্য-ভাবনার দরকারই ছিল না । কিন্তু স্তুল শরীরকে মৃত্যু, আর সূক্ষ্ম শরীরের ত্যাগকে মুর্তি বলে । এই যেমন স্তুল শরীরে স্তুল বিশ-জ্ঞানতের কত স্তুল বিষয় দেখছ, যার সূক্ষ্ম শরীরের সূক্ষ্ম জ্ঞান-চক্ষু খুলে গেছে, সে ও সেইরূপ কত সূক্ষ্মজগতের কত সূক্ষ্ম বিষয় দেখছে । এই তোমরা আমার কথা খুব জনোয়েগুলি দিয়ে শুনছ, পিছন হতে যদি কেউ তোমাদের ডাকে, সে ডাক কর্ণে এসে পৌঁছাবে, স্নায়ু উহা মনের নিকট নিয়ে এসে দাঁড়ায়ে থাকবে কিন্তু মন এখান থেকে না ফেরা পর্যন্ত উহা শুনতে পাবে না । স্বতন্ত্র কেউ ভাবস্থ হয়ে রয় বা মনোপ্রাপ্তি নিয়ে কোন বিষয়ে ডুবে থাকে, তখন তার সমস্ত স্তুল ইন্দ্রিয় খেলা থাকল বটে, কিন্তু কোন কিছু দেখতে শুনতে বা অনুভব করতে পারে না । সময় সময় এমন হয় যে; স্তুলে পর্যন্ত ও এসে পৌঁছায় না । এই মন হোল

সূক্ষ্ম, এ হতেও সূক্ষ্ম আকাৰ—পরমাকাৰা রয়েছেন। আবার এই  
সব জাগৰান্ত, এই আকাশ স্থানে তোমোৱা মনে কল্পে পারো, কিন্তু  
ওৱা যথেও অসংখ্য সূক্ষ্ম জীবদেহী রয়েছে। প্রতি শাস্তি  
প্ৰশাসনে কত জীব বাইৱে বেৱচে ভিতৱে প্ৰবেশ কচে তা কে  
নিৰ্গত কল্পে পারে? সূক্ষ্ম জীব বায়ু হতে আকাশ হতেও  
হালকা, কিন্তু শক্তি বিশিষ্ট। আবার দেখছো, কত স্তুৰ্মুৰ্তি  
পুৰুষকে পৱী-পেত্তোতে পেয়ে থাকে। কত আজগুৰী ক্ৰিয়া কৱে,  
বহু দূৰেৰ খবৱ এনে দেয়, মনেৰ কথা বলে দেয়, রোগেৰ ঔষধিৰ  
ব্যবস্থা কৱে দেয় ইত্যাদি। এ সব কি? কেউ কি চোঁকে দেখেছ?  
শুনেছ মাত্র। যখন এ সূক্ষ্মদেহীৱা কোন স্থূলদেহ বিশিষ্ট  
প্ৰাণীৰ ওপৱ চেপে বনে, কাৰ্য্য কৱায়, তখন তাৰ শক্তি দেখে  
কতকটা বুৰো, বা মনে একটা ভেবে নাও। তা বলে ওদেৱ  
বৃড় মুলে মনে কৱে বসো না। ওদেৱ অনেকেৱ শক্তিই মানবেৱ  
চেয়ে কম। যাদেৱ শক্তি মানবেৱ কাছাকাছি, তাৱাই মানবেৱ  
কাছে এসে থাকে; দুৰ্বল বা প্ৰবল শক্তিৱা আমে না। মানুষেৱ  
মধ্যে যাবা দুৰ্বল, অশুচি, লোভী কামী তাদেৱ ঘাড়েই লোভ  
দেৱায়ে এসে চেপে বসে; কত কিছু কৱায়। এই সূক্ষ্ম দেহীৱা  
পূৰ্ব স্থূল দেহে আবক্ষ ছিল, পৱে কোন কাৰণে স্থূল দেহ হতে  
হঠাৎ বেৱিয়ে পড়ে মহাবিপদে পড়ে বায়। মুক্তি ও হতে পাৱে  
না, পুনঃ স্থূল দেহ নিয়ে জ্ঞানেও পাৱে না। তাহু একলপ  
দোমলবাসু হয়ে এখানে, মুৰৈখনে। এ শৱীৱে ও শৱীৱে স্থূলে  
বেড়ায়। এইলপে কেও বাঁকোন মহাপুৰুষ মৰ্মনে ঝঁাৰ কৃপায়ে

মুক্ত হয়ে যাই, কেও বা কারো স্বারায় তীর্থক্ষেত্রে আদ্ধ, মসজিদে  
নামাজ কি গির্জায় তার জন্য উপাসনা করায়ে পুনঃ স্থূল দেহ  
“গ্রহণের উপায় করে নেয়। যত সব “বারটার” দেখা, ও সবই  
‘ওদের কার্য’ ওরা মুক্ত বা পুনঃ শরীর গ্রহণের উপায় করার জন্য  
। এ সব কার্য কচ্ছে। কিন্তু এ ভিন্নও অনন্ত অগতে কত অনন্ত-  
ক্রপ স্থূল-সূক্ষ্ম দেহীয়ে রয়েছে, তা কে নির্ণয় করবে ?

বিধূপ বা সর্বত্র ব্রহ্ম ত সব জ্ঞায়গায়ই রয়েছেন। যার জ্ঞান  
ব্রহ্মদর্শন। নেত্রেব ঠুসি খুলেছে সেই দেখতে পাচ্ছে। চন্দ্ৰ  
সূর্য-গ্রহ-তাৰা, জল-বায়ু অগ্নি ব্যোম সবই সেই ব্রহ্মাণ্ডিকাৰ  
বিকাশ, মহামায়াৰ লৌলা ভঙ্গি। যথন তোমাৰ দেহ জগতে অসংখ্য  
জীব বাস কচ্ছে, যেমন চোকপোকা, কাৰাপোকা, চেইপেকা,  
কুমি প্ৰভৃতি যা প্ৰত্যক্ষ দেখা যায়। শেষবা আবাৰ এই  
পৃথিবীদেহে বাস কচ্ছ। পৃথিবী আবাৰ দিশজগতেৰ দেহে বাস  
কচ্ছ। সে বিশ্বজগৎ আবাৰ কোন মহা দিশজগতেৰ মধ্যে আছে,  
তা কে বলবে ? ফাঁকা, শূন্য স্থানেও অসংখ্য জীবেৰ বাস যথন  
তাতেই প্ৰয়াণ হয় যে,—ব্ৰহ্মময়ম্ এ ব্ৰহ্মাণ্ড। যেখানে যেখানে  
মান্বাৰ বাতাস বইছে, সেখানে সেখানেই ব্ৰহ্মমুদ্রেৰ চেউ রেচে  
উঠছে। আৱ তা দেখে সব ভাবচে—এই বুঝি সব। কাৰণ  
ন্তথন অক্ষেত্ৰে দেখা যাচ্ছে। অশাস্ত্ৰ মনে—শাস্ত্ৰ সমুদ্রেৰ  
অস্তিত্বই বোধ হচ্ছে না। এই যা কিছু দেখতে পাও না, পাও,  
শুনতে বা ধাৰণা কৰতে পাৰো, না, পা রা,—সবই সেই বিৱাট  
আঞ্চেন্দৈ ক্রপ। এইক্রপ ভেবে ভেবে, ধ্যান কৰে কুৱে, তন্মুছ

হয়ে গেলেই বিশ্বরূপ, বা সর্ববৃত্ত অঙ্গ দর্শন হয়। ভগবান শ্রীকৃষ্ণের কৃপায় ভস্তুজ্ঞানী অর্জুনের একবার এইরূপ দর্শন হয়েছিল, এ কি আর বল্বার বোঝাবার জিনিষ? কঠোর কর্ষ, কঠোর তপস্যা কর্তৃ হয়, তাঁর কৃপা লাভ কর্তৃ হয়, তবে তাঁর কৃপায় মাঝে চলে আস—সব প্রকাশ হয়ে পড়ে।

ওগো, তুমিই যে তাহাই! সেই পরব্রহ্ম! তত্ত্বমসী! তৎস্ম অসি! তোমার পুত্রের মধ্যে, কন্যার মধ্যে, পতির মধ্যে পত্নীর মধ্যে পিতামাতা আতাভগীর মধ্যে, আজীয় অনাজীয় সমস্ত মানব মণ্ডলীর মধ্যে, পশুপক্ষী জীবজন্ম সমস্ত বিশ্ব-অজ্ঞাতের মধ্যে, উহা ব্যাপিয়া, উহা সাজিয়া যিনি বিরাজ করছেন, তিনি ও যা, তুমি ও তাই। সমস্ত এই উপগ্রহ মহাব্যোমের মধ্যে যিনি, তিনি ও যা, তুমি ও তা, আমি ও তাহাই! সমস্তই এক একসূত্রে। এই ভাবা, উপলক্ষি করাই তত্ত্বমাসী। এ অবস্থায় পৌঁছিলে তাকে কেউ বলে মুক্ত হয়েছে, কেউ বলে ভগবদ্দর্শন হয়েছে, আত্মদর্শন হয়েছে ইত্যাদি।

এ'অবস্থায়'পৌঁছিবার পূর্বে সমস্ত প্রাণী ও সমস্ত বস্তুতে শক্তিতা ভাব ত্যাগ হয়ে বস্তুত ভাব এসে থায়। এইরূপে যখন 'শক্তিতা' ন্যাশ হয়ে সারা জগৎ বস্তুতে ভরে উঠে আর এই বস্তুতে এমন গাঢ় তয় যে, দ্বেত বোধ একেবারে চলে যায়—অন্তে ভূমিতে একেতে মিলে থাণ্ড মিলে থায় তখন শক্তি ও থাকে না মিত্র ও থাকে না, অশ্ম-মৃত্যু, কর্ষা-কর্ষ ও থাকে না। কেবল 'স্বাভাবিক' অব্যক্ত নিত্য পূর্ণনৃম্বে—আনন্দ স্বরূপে বিরাজ করে।

ইহাই মহাসমাধি—মহানির্বাণ ! ইহাই সৃষ্টি গৌবের একমাত্র কাম্য—প্রাপ্য, শেষগতি । কিন্তু এ বড় অনুভূত রহস্য যে, আপন অঙ্গান রূপ মায়ার আবরণে আপনি আপনাকে গুটি পোকাব মতন বক্ষ করে, আবার আপন স্বরূপ দেখ্বার জন্য বেরুতে চেষ্টা কচ্ছ ! এই নিত্যশাস্ত্রের জন্য সকলেই ঘুরে বেড়াচ্ছে । কেউ চুরি কচ্ছ, কেউ ইন্দ্রিয় সন্ত্রোগ কচ্ছ কেউ উপবাসী হয়ে কঠোব তপঃজপ সাধন করে কচ্ছ, ধর্ম কচ্ছ, বেদ-বেদান্ত তৌর্থ তৌর্থে গুঁজ্চে ! কিন্তু এত পাওয়াব নয়, এ যে নিত্য পাওয়া ! এই নিত্যানন্দ, নিত্যস্বরূপই যে আমি ! এক অবৈতত যে আমি ! আমিই সেই ! আমিই সেই ! সোহম্ সোহম্ ওম্ ॥ ( ভক্তগণ সঙ্গে শ্রীশ্রীঠাকুরের সমাধি । )

## ত্যাগ ও সেবা।

‘সর্ব কর্ম ফল ত্যাগং প্রাচুষ্ট্যাগং বিচক্ষণঃ’

সর্ব কর্মের ফল ত্যাগকেই বিচক্ষণ পণ্ডিতগণ ত্যাগ বলে ত্যাগ ও ত্যাগের থাকেন। পুত্র কলত্র, আত্মীয় কুটুম্ব, বিষয়-অধিকারী, আশয়, সব ছেড়ে দিয়ে একমাত্র সেই পরমাত্মা ভগবানের শরণাপন্ন হওয়াই ত্যাগ। মনের মধ্যে কোন প্রকার কামনা-বাসনা না থাকাই ত্যাগ। সন্ধ্যাসৌ শুকদেব, আর গৃহস্থ রাজা জনক, এরা দু'জনেই ছিল দুটি ত্যাগের আদর্শ। আসল কথা, যে ‘যেকেপেই থাক, অনাস্তক থাকাটাই প্রকৃত ত্যাগ।’ ত্যাগেনকে অমৃতত্ত্ব মানুষঃ, ত্যাগই মানুষকে অমৃতত্ত্ব লাভ করায়ে দেয়। আসক্তিই বক্ষন মৃত্যু, ত্যাগই মৃত্যি-অমৃত্যু।

যাঁর কিছু আছে, সেইই কিছু ত্যাগ করে পাবে। যাঁর কিছু নাই, সেকি ত্যাগ করবে? বুদ্ধের রাজত্ব ছিল, পত্নীপুজ্ঞ ছিল, শত শত দাস দাসী ছিল, বল্তত ধন-সম্পত্তি-গ্রেশ্য ছিল, তাই তিনি টেখী ত্যাগ করেছিলেন। লালাবাবুর অত বড় জীবনারী ছিল তাই তিনি উহা ত্যাগ করায় স্বন্দর মানাইয়ে ছিল। এবের জিনিয় ছিল, শুক্তি ছিল, ভোগ ও হয়ে গিছে, তাই ও সব ত্যাগ করে আর, গ্রুহণ না করে পেরে ছিলেন। জুগতে একপ ত্যাগের একটা অন্তর্কান আদর্শ দিয়ে গৃহেন। আর

এই তোমাদের মধ্যে কয়েকজনে ত্যাগী সাজবার অন্ত আমাকে বিরক্ত করে তুলেছে। তোমাদের কি আছে যে, তা ত্যাগ কৰ্বে ? রোজ খাট, রোজ খাও, ঘরে ছেলেপিলে ধা-বাপ আছে, তাদের খাবার-পরবার দিতে হয়। ভাঙা ঘর দিয়ে জল পড়ে। পরণে লেংটি, তার আবার ত্যাগ কর্বে কিহে ? অস্পে রোজগার কর, সম্পত্তি কয়, ভোগ কর, শেষে তোমে ষথন বিরক্তি আসবে, তথন আপনি সব ত্যাগ হয়ে থাণ্ডে ! তা না, এদিকে কর্মের ভয়ে, ধর্মের নামে বৈরাগী সাজলে, আর ওদিকে ছেলেপিলে পরিবারের সমস্ত লাখেয়ে অ'লো। ভারী ধর্ম কলে ত ! এরে ত্যাগ বলে না, এ ভঙ্গামৌ। আজকাল এইক্লপ কতকগুলো ভগ্ন আলসে কর্মের ভয়ে পেটের দায়ে বৈরাগী সেজে এ দেশটাকে পবিত্র-ধর্মটাকে জাহানামে দিচ্ছে, জগতের নিকট হেয়েছের প্রমাণ করে দিচ্ছে। তাই বলছি—আমে দুনিয়া ভোগ-দখল কর, শেষে ভোগে বিভূতি এমে ত্যাগ করিও। ভোগের শেষেই মাত্র ত্যাগ। আর বাইরে ত্যাগ দেখালে কি হয়ে ? ও ত ত্যাগের অন্ত ত্যাগ নয়, ও-যে মাম-ষশঃ ভোগের জন্যই ত্যাগ, ভঙ্গামৌ, কৃত্রিমত্ত, অন্তরে অন্তরে ত্যাগের নামই প্রকৃত ত্যাগ। এই ক্লজ্ঞানন্দ, শুকদেব, এয়া ত্যাগ নিয়ে সম্যাস লিয়েই জন্মেছে। এদের কথা স্বতন্ত্র ! এক্লপ শুগে শুগে জগতে দু'একটি মাত্র এসে থাকে। এয়া সাধারণের আদর্শ নয়, কারণ এদের আদর্শ কে, কয় আনে ধর্তে পারে ? এয়া শুধু মানব শরীরে কতখানি ত্যাগ সুর্খ কূঁয়, তাই দেখান্তে থাঁয়। আর্থি অন্ত উগ্রবৃন্দ

শ্রীকৃষ্ণ, রামকৃষ্ণ, হরিঠাকুর, মহাশ্বা গান্ধী, বিবেকানন্দ, দেশবঙ্গ, চিন্তারঞ্জন এই সব মহাপুরুষ জগতের প্রকৃত ত্যাগের সেবার আদৰ্শ। এদের মত হয়ে চলেই ধর টিক চল। হবে। এরাই প্রকৃত ত্যাগী। এদের ত্যাগ-ভোগই প্রকৃত ত্যাগ-ভোগ।

আজকল এক দল ভেকধারী বৈষ্ণবের অত্যাচারে দেশটা অস্থির, হয়ে উঠেছে। মহাপ্রভুর এমন পুরিত্ব প্রেমধর্ম, তাহা একেবারে বিকৃত করে ফেলেছে। তাই আজকাল বৈষ্ণবের নাম শুনলে-ও লোকে নামা কৃপণ করে উঠে। তাদের ভোগে প্রবল আসত্তি, কিন্তু ভয়ানক আলসে, কর্ম কর্তে একেবারেই নারাজ ! তাই করে কি, ধর্মের নামে এক একজনে দুই তিন জন বৈষ্ণবী নিয়ে দ্বারে দ্বারে ফিরে আর জয়রাধেকেষ্ট বলে ভিক্ষা করে। ওদের একদম ভাসিয়ে দেবে। ভিক্ষা দেবে বুড়ুকে, দীন-দরিদ্র, আর্দ্র আতুরকে আর যে মহাশ্বা পরের জন্য দেশেদেশে ঐরূপ দীনদরিদ্রের সেবার জন্য ভিক্ষা করে, তাদের দেবে। কর্মক্ষম ব্যক্তিকে নিজের উদরপুর্ণির জন্য, এক কণাও দেবে না। ওতে অধর্মের প্রশংস দেওয়ারূপ মহামুরুক্তে পতিত হতে হঁ। সাধু যে, সম্মাসী যে, তার নিজের জন্য ভিক্ষা ক'রতে হয় না, কত জনের স্বেচ্ছা দেওয়া দানের দ্বারা সে কত কত দরিদ্রনারায়ণের সেবা করে, জায়গায় বসে।

যার পঠিকৃ টিক ত্যাগ ভাব এসেছে, সে নিজের জন্য কোন কর্ম যথৰ্থ ত্যাগীভূ কর্ব। কর্ত্তে পারে নু। কর্বার অক্ষিই তার লোপ পেয়ে যাব। কিন্তু তখন তাঁর কর্মের গতি ফির যাব—মোড়

‘কিমের যায় ।’ আর তখনি ঠিক ঠিক কর্ষ্ণের আরম্ভ হয় । এই কর্ষ্ণকেই সেবা বলে । ইহাই প্রকৃত কর্ষ্ণ । আর তখন তার এই কর্ষ্ণ সহস্র শুণে বেড়ে যায় । স্বামী বিবেকানন্দই ছিলেন আদর্শ কর্ষ্ণী, আদর্শ ত্যাগী, আদর্শ সন্ন্যাসী আদর্শসেবক । তাই তাঁর দ্বারা অত সব কাজ হয়ে গেল ।

ভগবান् শ্রীকৃষ্ণ জগতে এমন আদর্শ-ত্যাগ-শিক্ষা, দিয়ে শিয়েছেন, যে, তা চিরকাল সর্বজীবের সর্বপ্রকারের উপযোগী । তিনি শত শত রমণীর মধ্যে থেকেও নিষ্ঠাম, রাজরাজেশ্বর হয়েও নিষ্পৃহ এবং মহাবলী হয়ে ও মহাযুক্ত কুরুক্ষেত্রে সারথী মাত্র । কিছুই ছেড়ে যেতে হবে না । অনাসন্ত হয়ে সবই আয়ত্বে রেখে তাঁর সদ্ব্যবহার কর্তৃ হবে । সব তা পেতে হবে । কিন্তু তাতে যেন পেয়ে না বসে । সব তাকে অধীনে রাখ্তে হবে, তাঁর অধীন হতে বাধ্য হতে হবে না ।

যে প্রকৃত ত্যাগী, সে সর্বদা সর্বাবস্থায়ই নির্বিকার শান্তি শিব স্বরূপ । যাঁর অন্তরে প্রথম প্রথম ত্যাগ-বৈরাগ্যের ভাব আসছে, তাঁর কিছুকাল সাধুসংবল করা ভাল । নতুবা পিছলে পড়বার ভয় আছে । একবার পেকে ঠিক হয়ে গেলে, ‘গৱ-হংসদেবের সোণার ঘটী হয়ে গেলে, আর মাঙ্গাইবার দরকার হয় নান যেখা ইচ্ছা, সেখা যাও, ভয় নাই ।

সর্বপ্রকার আসন্নিই দুঃখ, সর্বপ্রকার ত্যাগই শান্তি ।

আসন্নিই দুঃখ, ‘আয়ই সবে’, ভাবে ধনসম্পত্তি হলে স্থূলী ত্যাগই শান্তি । ইওয়া যায় । বহু শুলকী খুমণী ধার সেই-ই

বুঝি স্মর্থা। কিন্তু যখন সে ধনো হয়, আর কিছুকাল উহা ভোগ করে, শেষে যদি তারে জিজ্ঞেস কর—কেমন আছ?—শুনবে—যখন টাক্কা পর্যন্ত এত ছিল না, তখন বড় ভাল ছিলাম। এখন চোর-ডাকাতের ভয়ে রাত্রে নিদ্রা হয় না, মামলা-মোক্ষমায় ঘুরে ঘুরে স্বাস্থ্যভঙ্গ হয়েছে, চারিদিকে শক্র দাঁড়ায়েছে, সোয়াস্তি নাই। আর পারি না। ভগবান্ এখন আমায় নাও, মুক্ত কর। বহু শ্রী শয়ালাকেও জিজ্ঞেস করবে, সেও ঐরূপ দীর্ঘশাস ক্ষেত্রে উত্তর দেবে। জগতের রীতিই ঐরূপ। যেটা পাওয়া গেছে, সেটায় বিতৃষ্ণা, যেটা পাওয়া যায় নাই, সেইটারই আকাঙ্ক্ষা। কিন্তু যখন জগতের সব পাওয়া, পাওয়া হয়ে যাবে, জগতের নিত্যধন নিত্য পাওয়া ভগবান্কে পাওয়া হবে, মাত্র তখনি সেই দিনই আকাঙ্ক্ষার নিরুত্তি, ভোগের সমাপ্তি নিত্যশাস্তি।

যাহা আমাকে পেয়েছে, এমন কি যে যে যতক্ষণ এখানে রয়েছে, ততক্ষণ কোন ভাবনা নাই, কোন কামনা নাই, কোন উদ্বেগ নাই,—একেবারে তন্ময়—বিভোলা সব। এইরূপ সজ্ঞ কর্তে কর্তে যাদের গতি 'বদ্ধে' গেছে, ত্যাগের নির্বাণের দিকে, চলে গেছে, তাদের আর কোন ভাবনা নাই। তারা পূর্ণশাস্তির খৌজ পেয়েছে, আর ভুলে পড়বে না। কিন্তু যাদের এখনও সে ভাব স্থায়ী হয়ে বর্তে নাই, তাদের পুনঃ পুনঃ আসতে হবে, এই সুব সাধুদের সঙ্গে কর্তৃত হবে। আমিও কোন তন্ত্র সন্তুষ্ট সাধন কর্তৃত জানি নাহি! আমি এই সাধুদের সঙ্গে পড়ে পুরুকি, এই সংখ্য সঙ্গে থাকোই আমার নিত্য স্বচ্ছাবিক ধর্ম।

এতেই আমইর নিয়ানন্দ এখানে পুনঃ পুনঃ এসো, বসো  
সাধুর বাত্তাস গায়ে লাগায়ো ; এখানে দর্শনে, স্পর্শনে আলাপনে  
মুক্তি-মহাপ্রেমলাভ ।

যখন যে ভাবে থাকো, তাতেই সন্তুষ্ট থেকো । আত্মপ্রিই  
সর্ব সাধনার সিদ্ধি, নিষ্কামতাৰ, আপ্নাতে আপ্নি থেকো মন  
ষেয়ো নাক কারো কাছে । তাঁৰ ইচ্ছার'পৰ ভাৱ দিয়ে ভেসে  
ভেসে চলে যাও ।

জগতে যে যত পূৰ্ণভাবে ত্যাগ কৰে পারে, তাৰ নিকট  
তাহাই তত ঠিক ঠিকভাবে বাধ্য হয়ে তাৰ পূজো কৰে ফিবে  
আসে । তাই বলি—ষদি পেতে চাও, তবে আগে দিয়ে দাও,  
সব দিয়ে দাও । ওগো, দিলেই পাওয়া যায়, পার কৱলে  
পার আছেই ।

সাধুৰ ভাৱ না জেনে ভঙ্গী ধৱা ভাল নয়, তাতে মহৎ নিন্দা  
ভাৱ নাজৰে ভঙ্গী কৱা হয় । অনেক দুর্বিল কুঁড়েৱা ভাৱে—  
ধৱা ভাল নব ।      সাধুদেৱ সকলেই আদৱ সুধ্যান কৱে, সেবা  
শুশ্ৰাবা কৱে, আৱ আমাকে কেউ পোছেও না, দূৰ কৱে তাড়ায়ে  
দেয় । কি কৱি—আমি সাধু হবো, অথাৎ সাধুৰ "পোষাক"  
নেবো, এই ত আমাৱই মত কত দুষ্ট হঠাৎ একটা রঞ্জন কাপড়  
পৱে, গায়ে আলখেলা নিয়ে তিলক মণি ধৱে সাধু বনে গেল ।  
"এইক্লপ ভেবে সেও গেৱয়া" প্ৰভৃতি নিয়ে সাধু সেঁজে বেৱিয়ে  
"পড়ে আৱ যত অকাধেৱ একশ্ৰেষ্ঠ" কৱে ছাড়ে । কিন্তু ভাল  
লোককে সেঁফোঁকি দিয়ে সৰ্ববনাশ কৱে । কিন্তু" এ ভণ্ডামো"

আর কয়দিন চলে ? কিন কয়েক পরেই ধরা পড়ে' থায়, . আর .  
লাখি চড় থায়। আর এই ভগুনের ব্যবহারে প্রকৃত সাধুগণের  
প্রতি ও সাধারণের অবিশ্বাস জমে থায়। এতে তার এই যে  
সাধুনিল্লা পাপ আসে তা খনন হওয়া বড়ই কঠিন। আবার কেহ  
কেহ বলে যে, হরিনামের কাচ ও ভাল সাধুর ভান ধরাও ভাল।  
এ ভাবে ক্রমে ক্রমে সাধু হয়ে যাবে। কিন্তু এরূপ ভাবে সাধু  
হতে বড় দেখা যায় না। আজ্ঞা-প্রবন্ধণা হতে কেহ সৎ হতে  
পারে না, ও শুধু যুক্তি তর্কমাত্র। ধর্ম হোল প্রাণের জিনিয়,  
প্রাণে প্রাণে অমুভবের বস্তু ! প্রাণ থেকে, হনয়ের অনুস্থল  
থেকে উহা জেগে উঠে। তর্ক যুক্তির মধ্যে ধর্ম নাই।  
ভাব না জেনে তঙ্গী ধরা ভাল নয়, এতে মহৎ নিম্না করা  
হয়।

ত্যাগ 'আর সেবা উফাও নম্ব। উহা একই বস্তু। একই  
ভাগ ওৎসৱা একট বস্তুর" এদিক, ওদিক মাত্র। যে যত বড়  
বস্তু এদিক ওদিক "ত্যাগী, সে তত বড় সেবক জানবে।" যে  
ত্যাগ ব্রত নিয়েছে, সেবাব্রত ও ভাব সঙ্গে সঙ্গে এসেছে। যে  
সেবা কচ্ছে, ত্যাগ সে করে নিয়েছে আগে। নিজে কিছু ত্যাগ  
কলেই, অপরকে কিছু দেওয়া থাক। অপরের অভাব বোধ না  
থাকলেই অঙ্গের অভাব ঘোচন করা থায়। অপরের অভাব  
ঘোচন করার নামই সেবা।' আবার অঙ্গের অভাব 'ঘোচন,  
কলে কলেই নিজের অভাব-অভাব হঁয়ে থাক,' নিজের অভাব'  
অভাব বোধই 'থাকে, অভাব' থেকে ভাব এসে'থাকে। ইহাই

ষথাৰ্থ ত্যাগ, ইহাই ষথাৰ্থ সেৱা। ইহাতেই প্ৰেম, ইহাতেই  
শান্তি, ইহাতেই মোক্ষ নিৱাগ।

যাৱা সেৱা ছেড়ে শুক ত্যাগী সাজে, তাদেৱ 'প্ৰকৃত' ত্যাগী  
বলে জনিবে না, 'জ্ঞান'বে ও ভগুমী কুড়েমো। একমাত্ৰ ষেই  
আত্মায়ই তৃপ্তি, আত্মায়ই সন্তুষ্টি, আত্মায়ই ষাৱ রতি জন্মেছে,  
প্ৰেম জন্মেছে, যে আত্ম-স্বরূপ হয়ে সমাধি ঘৰে গিয়ে বসেছে,  
সেই-ই মাত্ৰ কৰ্ম্ম বন্ধন হতে মুক্ত হয়েছে, অপৱে নহে। নিজেৱ  
জন্মই হোক, পৱেৱ জন্মই হোক, কৰ্ম্ম কৰ্ত্তেই হৰে। কৰ্ম্ম  
শূন্য হয়ে ঝৌব বেশীদিন শৱীৱ ধাৱণ কৱে থাকতে পাৱে না।

গৱীৰ দুঃখী দোৱে এসে দাঢ়ালে, সাধ্য মত এক মুষ্টি চাল  
একটি পয়সা বা একখালি বস্তু দিয়ে দিবে।

সেৱাৰ প্ৰকৃপ।

কখনো ফিরিয়ে দিও না। আৱ পাৱত,  
বড় বড় বিশ্বাসী সৎপ্ৰতিষ্ঠানে কিছু কিছু বা এককালীন মোটা  
দান কৰ্বে। এতে পুণ্য আছে। এ ভাল। কিন্তু সেৱা  
এৱে উপৱে, অনেক উপৱে। অন্তে না চাইলৈও তাৱ অভাৱ  
শুঁজে গিয়ে পূৱণ কৱে দেওয়া, স্বয়ং তাৱ পৱিচৰ্যা শুশ্ৰা  
কৱা। প্ৰাণেৱ ধেকে কৱা। কন্তে ইচ্ছা হয়, অনন্দ হয়  
ৱলে কৱা—অকাৱণ কৱা। একেই বলে সেৱা। এতে পুণ্যেৱ  
ও উপৱে প্ৰেম লাভ হয়। নিজেৱ ষথন সাধ্যে কুলায় না,  
তথন অন্ত্যেৱ দ্বাৱে গিয়ে, কন্তকে সাথী কৱে, ভিক্ষা কৱে কৱে ও  
'আৰ্ত-আতুৱ, দৌল দৱিত্ৰোৱ সেৱা' কৰ্বে। সেৱাৰ মতন আৱ  
অগতে কোন বন্ধু কাষ নাই।

দানের মধ্যে ধর্ম-দানই সর্বশ্রেষ্ঠ দান। 'কারণ ধর্মই  
আমুঘকে শুধ দুঃখ দম্পত্তি সেই নিত্য নিত্যানন্দ ধামে চির-  
কালের জন্য নিয়ে যায়। এ দানে চিরকালের মত তার সব  
অভাব দূর হয়ে যায়। এর পরে জ্ঞান দান। 'জ্ঞানে 'মামুঘকে  
শুধ দুঃখ ভীল মন্দ বোধ জন্মায়ে ধর্মরাজ্যে পৌছায়ে দেয়।  
হৃষীয় প্রাণ দান এবং চতুর্থ শেষ দান, অম্ববস্ত্র দান। কিন্তু  
কোন দানই নিকৃষ্ট নহে। দান কখাই কি উচ্চ কি মহান  
ভাবেদোপক। এই সব নিম্নস্তরের দান কর্তে কর্তেই উচ্চস্তরের  
দানে প্রবৃত্তি ও শক্তি আসে। এই দান, ত্যাগ, সেবাকে এক  
কথায়, জীবের সর্বপ্রকার অভাব-অপূর্ণতা মোচন করে পুনঃ  
চৈতন্য করান 'বলে। এই সেবা ধর্মেই মহাদেব শব,  
মহামানব বুদ্ধ সর্বস্ব ত্যাগ করে, ভিক্ষু মেঝে ছিলো। রামকৃষ্ণ-  
বিদেশ্বানন্দ, সমষ্টি জাগতিক শুধে জলাঞ্জলি দিয়ে বেরুলে  
বলেছিলেন 'ঈশ্বর-ফিশর, ভগবান् টগবান বলে আর আমায়  
বিরক্ত কর কেন আমি একা ভগবান হওয়ায় তোদের,  
লাভ কি ? সকলেই ভগবান। 'তুই ভগবান, আমি ভগবান  
ও, ভগবান, দুনিয়ার যা কিছু সবই ভগবান। সব ব্রহ্মময়।  
ভগবান্ ভগবান্ বলে কোথায় খুঁজে বেড়াচ্ছ ? শুনছ না এই  
আমার সেই বিবেকানন্দের আনন্দের বাণী—'বহুক্লপে সম্মুখে  
তোমার ছাড়ি কোথা খুঁজিছ ঈশ্বর ? জীবে প্রেম করে যেইজম,  
সেইজন দেবিছে ঈশ্বর।' 'সর্বক্লপে তাঁর সেবা কর। সব  
আমি, সব আমি, অনন্তক্লপে আমি। অনন্তক্লপে আমার সেবা

କ'ର । ତୁମି ଓ ଆମି, ଆମି ଓ ତୁମି । ସେବା, ସେବା, ପ୍ରେମ-ପ୍ରେମ-  
ଅନନ୍ତ ପ୍ରେମ ଓମ୍ । ( ସମାଧି ) ।

ସେବାଯ ଚିନ୍ତା ଶୁଣ୍କ ହୟ, ଚିନ୍ତା ଶୁଣ୍କ ହଲେ ଚିତ୍ତ-ସ୍ଵରୂପ ଭଗବାନଙ୍କେ  
ସେବାର ଚିନ୍ତା ଶୁଣ୍କ ହୟ, ପାଓଯା ଯାଇ । ପରମ୍ପରେର ପ୍ରତି ଆହାର୍ଯ୍ୟ  
ଚିନ୍ତା ଶୁଣ୍କ ହଲେ ଶ୍ରୀ-  
ସେବା କରାଇ ଯେ ମାନବ ଧର୍ମ । ଯେ ଏକଟି  
ମାତ୍ର ଆଶୀର୍ବାଦକେ ଭାଲବାସତେ ଶିଖେଛେ, ସେ  
ଭଗତେର ସବବାଇକେ ଭାଲବାସତେ ପେରେଛେ । ଚିନ୍ତା ଶୁଣ୍କ, ପବିତ୍ର ନା  
ହଲେ ଅକୃତ ଭାଲବାସା ବର୍ତ୍ତେ ନା । ଏଇ ତୁମି ଯାକେ ଭାଲବେଦେ  
ଫଳେଛେ, ମେ କୋନ ଶୁଣୁତର ଅନ୍ୟାଯ କଲେଓ ତୁମି ତାତେ କ୍ରୋଧ  
ପ୍ରକାଶ କରେ ପାରେ ନା । କାରଣ ତୁମି ତୋମାର ଆଶୀର୍ବାଦ ବନ୍ଧୁତେ  
ଆଘାତ ଦିଯେ ବାଁଚତେ ପାରୋ ନା । ମେ ତିନି ତୋମାର ଯେ ଆର  
ପ୍ରିୟବନ୍ଧୁ, କାମ୍ୟବନ୍ଧୁ ନାହିଁ । ମେହି-ଇ ଯେ ତୋମାର ଏକମାତ୍ର ସଥାଶକ୍ତି  
ମେ ଯେ ତୋମାର ପ୍ରିୟତମ । ତା ହତେ ତୁମି ନିଜକେ ଛୋଟ୍ ବା ଦୃଢ଼  
ବଲେ ଗର୍ବିତ ବା ଉର୍ବିତ ହତେ ପାରୋ ନା । ତାତେଇ ତୁମି ମୁହଁ ।  
ଅନ୍ୟ କିଛୁତେଇ ଯେ ତୋମାର ଆର ମୋହ ଆବର୍ତ୍ତେ ପାରେ ନା ।  
ମମନ୍ତରୀ ସଥନ ତୁମି ତାତେ ସମର୍ପଣ କରେଛେ, ତଥନ ସତ୍ୱରିପୁର ଓ ତୁମି  
ଆର ବାଧ୍ୟ ନାହିଁ । ତୋମାର ପ୍ରିୟତମ ଯାହାତେ ଅମ୍ବନ୍ତକୁ ହୟ, ତାର  
ମନେ ବ୍ୟଥା ଲାଗେ, ଏମନ କୋନ କାଜଇ ତୁମି କରେ ପାରୋ ନା,  
କାରଣ ତଥବ ଉତ୍ୟେ ଏମନ କୁପେ ଏକବେଳ ଦିକେ ପୌଛେଛେ ଯେ  
“ପ୍ରୀତି-ଭୂତ୍ୟାର ଭୟେ କେହି କୋମ ଅନ୍ୟାଯଇ କରେ ପାରୋ ନା,  
ବୁଝଇ ସାତେ ପ୍ରୀତିର ଚରମୋକର୍ମ ହୟ, ପୂର୍ବ ମିଳନ ହୟ, ସମାଧି ଆମେ  
ମେହି ସବ କର୍ମଇ ଶ୍ରୀଭବିକ ଭାବେ କର୍ତ୍ତେ ଆନନ୍ଦ ପାଇ । ଯାହାଇ

কর। এরপ পরম্পরের সেবায় এমন পবিত্রতা চিত্তশুল্ক ভাব আসে যে, তখন ভাল বৈ অনন্দ, আনন্দ বৈ নিরানন্দের আর উদয় হয় না। তখনই সেই পরমানন্দময় ভগবানের সংক্ষে হয়। যখন একজনের সেবায় এমন পরমানন্দ আসে, তখন তাঁর অনন্ত মুর্তির বক্ষু ভাবে সেবায় যে কি আনন্দ আসে তা আর কি বোলব! সে কি প্রেমানন্দ, কি মহানন্দ! তখন আনন্দময়েই লৌন হয়ে যাবে।

অনন্ত সমুদ্রের এক স্থানের এক বিন্দু স্পর্শ কলে, যেমন সব স্পর্শ হয়ে যায়, তদ্বপ তাঁর অনন্ত রূপের অনন্ত মুর্তির যে কোন এক মুর্তির মধ্যেই তাঁর প্রকাশ ভাব জানতে পালেই সবই জানা হয়ে যায়, পাওয়া হয়ে যায়।

এই দেখ, আমাকে এরা যারা সেবা করে ভালবাসে, আমার দর্শনে তাদের দর্শনেন্দ্রিয় আজ্ঞার সহিত আনন্দে নৃত্য করে উঠে, নর্শনে আজ্ঞা পুলকিত রোমাঞ্চিত হয়ে উঠে; আমার কথা তাদের কর্ণে যেম অমৃত বর্ষণ হয়, আমার আজ্ঞার শ্রাণ ধেন তাদের আগেন্দ্রিয় পরিত্তুন্ত করে, তাদের রসনা ধেন আমার নামিগানেই সদা, বিভোর হয়ে রয়, অন্তের বোধ দূরে থাক, আমা ভিন্ন নিজের বোধ পর্যন্ত থাকে না। আমার সঙ্গে আমার মধ্য দিয়া সেই অনন্ত সত্ত্বার সৃষ্টে একেবারে তন্ময় হয়ে যায়, আমাময় হয়ে যায়, এক হয়ে যায়। আর আমিও তখন ঐরূপ হয়ে যাই, শুদ্ধের অনন্ত রূপের মধ্যে পঁড়ে অনন্ত ভাবের উদয় হওয়ায় অনন্ত হীয়ে অনন্তে মিশে যাই এরপ মানবের দ্বারা, কি

আর কেন অঞ্চায় সন্তবে? জ্ঞাননেত্রের পের্দা যে তখন হটে  
'যায়' দেখে "যত জীব, তত শিব"! প্রতিমূর্তিই নারায়ণ! এ  
অঙ্গাঙ্গময়ই নারায়ণ! আপনি ও নারায়ণ হয়ে নারায়ণন্দে  
মিশে যাই।

প্রেমের অঙ্কুর হতেই সেবাধর্মের উন্নব। এই সেবাধর্ম  
সাধন কর্তে কর্তেই প্রেমের পূর্ণ বিকাশ হয়। আর এই প্রেমের  
শেষই সমাধি। এই পূর্বাঙ্গায় পৌছালে আর জীবের অনিশ্চয়  
বৈত্যাদৈত বোধ থাকে না। তখন থাকে শুধু "ও" ভাব। এর  
শেষে যা, তা বলা কথার ওপারে—অব্যক্ত।

যত যাগ-যোজ্ঞ, তপঃ জপঃ ঘ্রাস-কুস্তক, সাধন-ভজন ধাই  
কর, কর্ম ভিন্ন সেবাকর্ম ভিন্ন মুক্তি নাই। এই হরেক রূক্ষমে  
তাঁর সেবাই একমাত্র কর্ম, একমাত্র সর্বকালের সর্বজীবের  
ধর্ম। এধর্মে জীবন উৎসর্গ কর, ধন্য হও! ও তৎ সৎ ও!

## ଶୁରୁ ଓ ସାଧନା ।

ଶୁରୁ କି

“ଅଥଶୁ ମଣ୍ଡଳାକାରଂ ବ୍ୟାପ୍ତଂ ଯେନ ଚରାଚରମ् ।

ତେ ପଦଂଦର୍ଶିତଂ ଯେନ ତତ୍ତ୍ଵେ ଶ୍ରୀଶୁରୁବେ ନମः ॥

ଅଥଶୁମଣ୍ଡଳାକାର ଏ ବିଶ୍ୱଚରାଚରେ ଯିନି ବାପ୍ତ ହୟେ ରଯେଛେନ, ମେହି ପରତ୍ରଙ୍ଗ—ବିଶୁରୁପ ଯିନି ପ୍ରଦର୍ଶନ କରାନ, ତାକେଇ ନମକ୍ଷାର, ତିନିଇ ଶୁରୁ । ଯାର ଦର୍ଶନେ କୋଟି ଜମ୍ବେର ବନ୍ଧନ ଛିନ୍ନ ହୟେ ଥାଯ, ସ୍ପର୍ଶନେ ପ୍ରେମ ଉପଜେ, ତିନିଇ ଶୁରୁ । ଶୁରୁଙ୍କପେ ସାକ୍ଷାତ୍ ଭଗବାନ୍ । ତାକେ ପ୍ରହରେ ପ୍ରହରେ ଖାସେ ପ୍ରଖାସେ ଅନ୍ତରେ ଅନ୍ତରେ ସର୍ବବକ୍ଷଣ ପ୍ରନାମ କରି, ଶରଣ କରି ।

ଜଗତେର କଲ୍ୟାଣେର ନିମିତ୍ତ ଭଗବାନ ଶୁରୁକେ ଜଗତେ ପାଠାଯେ ଦେନ । ଶୁରୁ ଶରୀରେ ପ୍ରକାଶ ହନ । କିନ୍ତୁ ବଡ଼ ଆଶ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ଯେ, ଜଗତେ ସକଳେଇ ଶୁରୁ ହତେ ଚାଯ, ଚେଲା ହତେ କେଉଁଇ ଚାଯ ନା । ଚେଲା ନା ହଲେ ହେ ଶୁରୁ ହୋଯା ଥାଯ ନା । ଯିନି ଥାଟି ଚେଲା, ହାଜାର ହାଜାର ଜନେର ଭକ୍ତ, ହାଜାର ହାଜାର ଲୋକେର ମନ ଯୋଗାୟେ ଚଲୁତେ ପାରେନ, ମନେର ମତନ ହତେ ପାରେନ, ତିନିଇ ପ୍ରକୃତ ଶୁରୁ । ଯାର କଥା ‘ଆପନାରା ସକଳେ ଆହୁଦେ ଶୁନୁବେ, ମାନୁବେ, କାମେ ପରିଣତ କରେବେ, ତିନିଇ ଶୁରୁ । ସକଳ ହତେ ଯିନି ଶୁରୁ, ତିନିଇ ଶୁରୁ ।’ ଶୁରୁଗିରି ବଡ଼ ଦାୟିତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ କାର୍ଯ୍ୟ । ଜଗତେର ଜଣ୍ମ ସକଳେର, ଅନ୍ୟ ସମ୍ପଦ ତ୍ୟାଗ କରେ ହବେ, ଆପନାର ଜଣ୍ମ କିନ୍ତୁ ରାଖିବେ ନା, ତଥେ ଶୁରୁ । ଯେ କିନ୍ତୁ ରାଧେ ନା, ତାର ସବେଇ ଧାକେ; ଧ୍ୟାର କିନ୍ତୁ ନାହିଁ ।

তার সবই অছে। যার কিছু আছে, তার কিছুই নাই। একটা সংসেজে টংসেজে, কতগুলো চেলা বানায়ে শুরু সেজে বসো না। তাতে নিজেও অধঃপাতে যাবে, অন্যকেও অধঃপাতে নেবে। শুরু অদৰ্শ মানব। তার পূর্ণত্যাগ-বৈরাগ্য, জ্ঞান-প্রেম-পবিত্রতা সত্য ও ধৈর্যাবীর্য চাই, সবদিক পূর্ণ চাই। আর এত পবিত্রতা লাভ করে হবে যে, যে আস্বে পাপী তাপী সব পরিত্র হয়ে যাবে। পবিত্রতাই শুরুর স্ফুরণ।

শুরু গ্রহণ করে জীবমাত্রেই জন্মিবামাত্র যা সম্মুখে পায়, তাই হব কেন? উহা ধরে শিখতে আরম্ভ করে, জ্ঞানতে আরম্ভ পরীক্ষা করে নিতে করে, সে চায় উহা ধরে ঐরূপ হতে, বড় হবে, উহা সম্ভোগ করে। উহাই তার স্বার্ভাবিক ধর্ম। সে যে আদর্শ সম্মুখে পাবে, তাই আয়ত্ত করবে। এই আদর্শ সৎ ও মহৎ হলে সেও সৎ ও অসৎ হবে, আর অসৎ হলে সেও অসৎ হবে। মানব জীবনের উদ্দেশ্য মুক্তি হওয়া, তার আদর্শ ও মুক্তি মানুষ। এই মুক্তি পুরুষই শুরু নামে অবিহিত। সুতরাং শুরু আশ্রয় ভিন্ন গত্যন্তর নাই।

শুরু গ্রহণ কর্বার সময় বিশেষ ছসিয়ার হয়ো, বিশেষ সম্পর্কের সহিত পরীক্ষা করে নেবে। বল্টে পারো—আমি আধাৱে রয়েছি আলোকেৱ সঙ্গান কেমনে জীব? তা হলে ত আমি চৈতন্যই হয়ে গেলাম আৱ শুরু প্ৰয়োজন কি?" কিন্তু 'বাইৱেৱ দোষগুণ, ভালুমন্দ ত বুৰু? সেই বৈধ প্ৰাৱা বিচাৰ কৰবে, আৱ মনে মনে বিশেষভাৱে বিচাৰ কৰে নেনো

যে—যাকে দেখা মাত্র আপনার বলে মনে হয়ে যায়, যেন কৃতি  
কালের চিরকালের চেনা, পরিচিত, পরমাঞ্জীয়। যাঁর প্রতিকথা  
মনের অন্তঃস্থলে গিয়ে ঠিক বলে পৌছে, সব সন্দেহ, ধোধী দূর  
হয়ে “যায়। যিনি সৌম-শান্ত, পূর্ণ স্বগঠন, পূর্ণ প্রেমমুক্তি !  
স্বেচ্ছায় যাঁর শ্রীচরণে মন্তক মুইয়ে পড়ে, সমস্ত ইন্দ্রিয় যাঁর  
পদে বিকিয়ে যায়, তাকেই গুরু বলে আপনার গুরু বলে জানবে  
গ্রহণ কর্বে। শত বাধা বিন্ন পড়লে ও ঠেকবে না।

গুরু কখনো ত্যাগ কর্তে নাই। গুরুত্যাগ মহাপাপ। গুরু  
চিরকাল-সর্বজ্ঞাতা, সর্ব কর্ম কর্তা। এই জন্যই গুরু পরীক্ষা  
করে নিতে হয়। তুমি যে বিষয় না জানো, না বোৱা এবং  
সাধারণে ও না বুঝে নিন্দাবাদ করে, এমন কাজও যদি কখনো  
গুরুকে কর্তে দেখ, তাতেও তুমি তাঁতে অবিশ্বাসী হতে পারবে  
না, বৰং আরো গৃহ রহস্য জ্ঞান্বার জন্য ভক্তি প্রদর্শন কর।  
গুরু সৎ ভিন্ন কখনো অসৎ হতে পারে না। ধর্ম জগতে এমন  
সব শুভ তত্ত্ব রয়েছে যে, তা বেদ বেদান্তের অঙ্গাত : তাই  
প্রকৃত ভক্তের ভাব “যদ্যপি আমার গুরু শুঁড়ী বাড়ী যায়,  
তথাপি পরম দয়াল নিত্যানন্দ রায়।”

ঘরের কোনে’ বৌ যদি স্বামীতে মন উঠে না বলে একবার  
নিজ স্বামী ত্যাগ করে বাজারে বেরুতে পারে, তবে কি আর  
তার উপপত্তি ( স্বামীর ) অভাব হয় ? কত শত শত নাঙ্গ তার  
পিছনে পিছনে পঘসা নিয়ে ঘুরে বেড়ায়। দিন কয়েক একটু  
স্থৰ্থ সন্তোগ করে। কিন্তু ক্রমেই বয়স বাড়তে থাকে, শরীর

দুর্বল হতে থাকে, আর ক্ষেত্র, পরিতাপ, জ্বালা আসতে থাকে। অবশ্যে ভগ্নর, গনোরিয়া, গঞ্চা, কৃষ্ণ অভূতি ব্যাধিগ্রস্ত হয়ে ভুগে ভুগে পচে পচে নরকের দ্বার ভর্তি করে।” তৎপরে একবার মিজ শুরু শক্তিসংগ্রহণকারী লোক শুরুকে ত্যাগ করে পারে, তার আর কথনো শুরুর অভাব হয় না। “অশাস্ত্রিতও আর অভাব হয় না।” সে শুধু চেঁকেই যায়, থাওয়া আর তার জীবনে হয় না। কোন কিছু একটা অঁকড়ে ধরে জীবনটা কাটায়ে দাও। ক’দিন বা আর বাঁচা? কত জন্মই কত ভাবে গেল! এ জন্ম ও না হয় ভুল হোক। সত্য হোক, এই একজনের পদেই, এই একজনের ভাবেই ডুবে যাক।

যার পদে মাথা মুইয়েছ, মুইয়েই যাও। মানুষ বলে মরগো, যদি মরে বাঁচতে পারো! মরেছিল একদিন হমুমান, তাই সে অমর। তার রামচন্দ্র মুর্তিতে এত বড় নিষ্ঠা ছিল যে, সেই সেই মুর্তি বৈ আর জ্ঞানতো না একদিন ভগবান শ্রীকৃষ্ণ মথুরায় কাঞ্চাল বিদায় কচ্ছেন। শ্রীরামচন্দ্রই যে এবার মথুরায় শ্রীকৃষ্ণ হয়ে কাঞ্চাল বিদায় কচ্ছেন ইহা জেনে, হমুমান ও বিভীষণ দুই বক্তু একত্রে ভগবানের কাঞ্চাল বিদায় দেখতে একদিন, মথুরায় উপস্থিত। যে আসছে, সেইই শ্রীকৃষ্ণকে প্রণাম করেছি, বিদায় হচ্ছে, কিন্তু দুই বক্তু সেই নবদুর্বিদল-পদ্মপন্থলোচন শ্রীরামচন্দ্র মৃহুর্না দেখতে পেয়ে কেমন “থমকে গেল। অনুর্যামী শ্রীকৃষ্ণ ভাব জেনে বলেন—আমিই সেই ত্রেতাযুগে, রামরূপে তোমাদের সনে সীলা করেছিলেম।” “তোমরা এস, প্রণাম কর।”

ସନ୍ଦେହ କଚ୍ଛ କେଳ ? ତାରାଓ ଧ୍ୟାନ କରେ ଆବୃତ୍ତେ ଶୁଣେ ଯେ—  
ଇନିଇ ମେହି ରାମଚନ୍ଦ୍ର । କିନ୍ତୁ ତବୁ ଥିଲେ—

“ହେ ପ୍ରଭୁ ! ଶ୍ରୀନାଥେ ଜୀବକୀନାଥେ ଅଭେଦ : ପରମାତ୍ମାଙ୍ମାନ ! .

ତଥାପି ମମ ସର୍ବତ୍ସ : ରାମ କମଳଲୋଚନ ॥

ସହିଓ ଶ୍ରୀନାଥେ ଜୀବକୀନାଥେ ଅଭେଦ, ଏକ ପରମାତ୍ମା, ତଥାପି  
କମଳଲୋଚନ ରାମଇ ଆମାଦେର ସର୍ବତ୍ସ । ତାକେ ଈବ ଆର ଜାନି ନା,  
~~ଆର ବୁଝି ନା~~ । ସେ ଚରଣେ ଏକବାର ଏହି ମନୁକ ବିକିର୍ଣ୍ଣ ଦିଛି,  
କେମନ୍ତ କରେ ମେହି ଏକ ଚରଣେ ଦେଉଯାଇ ମନୁକ, ଅନ୍ତି ଚରଣେ ଆର ବାର  
ଦେବ ? ହେ ପ୍ରଭୁ ! ଯଦି ତାହାଇ ହୁଏ, ତବେ ମେହି ଧମୁଧରୀ ମୁଣ୍ଡି ନା  
ଧମେ ପ୍ରଗାମ କରେବା ନା । ତୁମି ଆର ବାର ତୋମାର ମେହି ଶ୍ରୀମୁଣ୍ଡି  
ହରେ ଆମାଦେର ମନୋସାଧ ପୂର୍ଣ୍ଣ କର ! ” ତଥନ ଆର ଭକ୍ତ ବିଷ୍ଣୁ  
ହରି କିଳିକରେନ ? ଭକ୍ତର ନିକଟ ଶ୍ରୀସୀତାରାମ ମୁଣ୍ଡି ଧରେ ବାଧ୍ୟ  
ହଲେନ । ଏବାଇ ଆଦର୍ଶ ଭକ୍ତ । ଆଦର୍ଶ ଗୁରୁଭକ୍ତି ଦେଖାବାର  
ଅନ୍ତରେ ଭକ୍ତ ଅବତାରକୁପେ ଏସେହିଲେନ ।

ତାରକ ଗୋପ୍ତାମୀ ବୁଲ୍ଲିତୋ—

“ସେ ସ୍ଥାନରେ ଭକ୍ତି କରେ, ମେ ତାର ଈଶ୍ଵର,  
ଭକ୍ତିଯୋଗେ ମେହି ତାର ସ୍ଵର୍ଗ ଅରତାର ।”

ଏ ଯୁଷେ, ତାହାଇ । ସେ ସାହୁର ଭକ୍ତି କରେ, ତୁଗବାନ ବୋଧେ  
ଭକ୍ତି କରେ, ମେହିଇ ତାର ନିକଟ ସ୍ଵର୍ଗ ଅରତୁର, ପୂର୍ବ ତୁଗବାନ । ତାର  
ଅନୁଷ୍ଠାନ ମୁଣ୍ଡି ! ସେ ଯା ଧରେ ପ୍ରକଳ୍ପିତ ହୁଏ ପାରୋ ।

ଶୁଣୁ ଶିଷ୍ୟେର ଦୈହିକ ମାନସିକ ସର୍ବପ୍ରକାରେର ଅଭାବ  
ଅଶୁଦ୍ଧିଧା ଦୂର କରେ, ତାକେ ପ୍ରକୃତ ଶାନ୍ତିର  
ଭାବ ଓ ଭାବେର କର୍ତ୍ତ୍ଵ । ପଥେ ନିଯେ ଯାନ । ଯେ ପ୍ରକାରେଇ ହୋକ, ତାକେ  
ପ୍ରକୃତ ପଥେ ନିତେଇ ହବେ । ପ୍ରେମ-ଭାଲବାସାଇ ଶୁଣୁଶିଷ୍ୟେର ସମ୍ବନ୍ଧ ।  
ପ୍ରେମେର ଅଯି ଚିରକାଳଇ । ସଦି ଏକଜନ ଭକ୍ତଙ୍କ ପଥଅର୍ଥ ହେଁ  
ଯାଯ, ତାତେ ଭକ୍ତେରଙ୍କ ସେମନ ଅପରାଧ, ଶୁଣୁରଙ୍କ ତା ହତେ କମ ନୟ ।  
ଉଭୟରେଇ ସମାନ ଅପରାଧ । ଶିଷ୍ୟ ତ ବୁନୋ ପାଖୀ ! ତାର ଆବାର  
କି ? ସେ ରାଧାକୃଷ୍ଣ ନା ବଲେ ଯେ ଉପଦେଷ୍ଟାଇ ଦାୟୀ ।

ଶୁଣୁ ମାତାପିତାର ସୁଗଲ ପ୍ରତିମୁଣ୍ଡି । ତିନି ଶିଷ୍ୟେର ପ୍ରକୃତି  
ଭାବ, ଅବସ୍ଥା ବୁଝେ—ପୁତ୍ର କନ୍ୟା, ଭାତାଭଗୀ ବା ବକ୍ର ବାଙ୍କବେର ନ୍ୟାୟ  
ବ୍ୟବହାର କରେନ, ବଞ୍ଚୁତ୍ତ ଭାବଟ ଜଗତେ ସର୍ବବର୍ଣ୍ଣେ ଭାବ । ଶିଷ୍ୟ  
ଯେ ଅନାୟ କର୍ମ କ'ରେ ସୁଖ ପାଛେ, ଶୁଣୁ ସଦି ନ୍ୟାୟ ଓ ସଂକର୍ଷ ।  
ଦାରା ତାକେ ତମପେକ୍ଷା ଅଧିକ ସୁଖ ଶାନ୍ତି ଦିନ୍ଦେ ପାରେନ, ଦିନ୍ଦେ ତାକେ  
ଉନ୍ନତ କରେ ପାରେନ, ତବେଇ ତାର କର୍ତ୍ତ୍ବ୍ୟ ଶେଷ ହବେ । ତିନି ଭକ୍ତେର  
ଅନ୍ୟ ଜୀବନ ଉତ୍ସର୍ଗ କରେ ପ୍ରକୃତ । ଭକ୍ତଙ୍କୁଶ୍ରୀ ଶୁଦ୍ଧି । ଭକ୍ତ ଓ  
ତତ୍ତ୍ଵ-ମନ୍ତ୍ର, ଧର୍ମାଧର୍ମ, ଶାନ୍ତାଶାନ୍ତି, ଏମନ କି ସର୍ବପ୍ରକାର ବଞ୍ଚନ ହତେ  
ମୁକ୍ତ ହେଁ ଶୁଣୁରଙ୍କ ମହାସମୁଦ୍ରେ ଡୁବେ ଯାବେ, ତ୍ାତେ ଭଗବତ ଜ୍ଞାନେ  
ଲୌନ ହେଁ ଯାବେ । ଯେ କୁଳେ ଥାକେ, ସେଇଇ ଅଛଲେଇ ଦୋଷଶୁଣ  
ଦେଖିତେ ପାରେ; କିନ୍ତୁ ସେ ମନ୍ତ୍ର ହେଁ ତାତେ ଡୁବେ ଯାଯ, ସେ ଆଜି  
କିଛୁ ଦେଖିତେ ପାରେ ନା । ଶୁଣୁ ବିଭିନ୍ନଭାବର ପ୍ରତୀକ ଶୁଣୁତେ ଶୁଣୁ  
ହେଁ ପେଲେ ଆଜି ଶୁଣୁର ପ୍ରଣାମ୍ୟ ବିଚାର ଥାକେ ନା । ଶୁଣୁମନ୍ତ୍ରହେଁ,  
ଶୁଣୁ ହେଁ ଯାଇ ।

গুরুর আদেশ পালন করা, তাকে সর্বদা সম্মত রাখাই ভক্তের কর্তব্য । এতে তিনি ষেখায় নিয়ে যান, সেখাই বৃন্দাবনে ঘোক্ষধাম । শুরুকে ঠার প্রকাশ বলে মেনো, সম্মান করো ! একটু উঞ্জান হলেই দেখবে—গুরুও যা, তুমিও তা, পরত্বক ভগবানও তা । সব এক, কোনও প্রভেদ নাই, অভেদ ।

গুরুর সহিত মিশ্তে পালনেই ভক্তের জীবন সার্থক । আবার একজন ভক্তের সঙ্গে ও গুরু মিশ্তে পালনে ঠার জীবন ও সার্থক । জল-বায়ু অগ্নির যে কোন একটুর যে কোন অংশের এক পাশ-স্পর্শ কলে, জানলে যেমন উহার সমস্তই স্পর্শ ও জানা হয়ে যায়, তদ্বপ সেই এক ব্রহ্মেরই অনন্ত মুর্তির যে কোন এক মুর্তির স্বরূপে আপন স্বরূপ জেনে মিশে যাওয়া । এক হয়ে যাওয়াই সমস্তের সঙ্গে, পূর্ণের সঙ্গে মিশে যাওয়া । বস্তুতঃ গুরু শিষ্যকে পবিত্র করে, আপনার সঙ্গে এক করে নেন, আর ভক্ত ও নিজের মধ্যেই গুরুর পবিত্র মুর্তি, পবিত্রভাব প্রবিস্ত করে এক হয়ে সেই অনন্ত একের সঙ্গে মিশে যায় । ইহাই গুরু ভক্তের কর্তব্য ।

সাধনা ও সাধনার  
গুরুর প্রয়োজনী ।      সৎ কর্ম করাই সাধনা । গুরুর আদেশ  
পালনই সাধনা । এতেই সাধ পূর্ণ হয় ।  
সাধ-বা, সাধ, আকাঙ্ক্ষা, কামনা, বাসনা বা থাকা, নিরুত্তি  
সাধনা । কুর্বি বিষয় হতে মনের সাধ বা প্রবৃত্তি চলে গিয়ে  
আজ্ঞায় আচ্ছাদিত হবে, এইই সাধনা, এইই সকল, ধর্ম্মের, সকল  
জীবের উদ্দেশ্য । পুনঃ স্বত্বাবে পক্ষের ধেতেই সকলের আকাঙ্ক্ষা ।

উহাতেই সকলের শান্তি, উহাই সকলের স্বভাব, স্বভাব প্রাপ্তি ই সাধনার সিদ্ধি।

গুরুর সাধ্য নাই, কাম নাই, নিত্য সমাধিষ্ঠুত। তাই তার নিকটই সাধ্য কাম হৈন-নির্বাণ রাজ্যে যাবার কৌশল জ্ঞান্তে হবে, তার সঙ্গে চলে যেতে হবে। যে, যে রাজা পৌঁছেছে, সেই সে রাজ্যের প্রকৃত পথের সন্ধান জেনেছে। কেবল তার নিকট ইতেই সে পথের প্রকৃত সন্ধান পাওয়া যাবে।

মন্দিরে যাবে, এগোতে থাকো। প্রথম প্রথমই পাণ্ডা খুঁজো না । কত বশ্রাণ্ডু পথে ঘূরুছে—পথিকের পকেট কাট্টে। কার হাতে পড়ে যাবে। মূলধন থোঁয়াবে ! শেষে আব আসল পাণ্ডাকে ও বিশ্বাস কর্তে পারবে না, মন্দিরেও যাওয়া হবে না। এগোতে থাক, এগোতে থাক, এগোতে এগোতে যখন মন্দিরের দরজায় ঠেকবে, তখনই আসল পাণ্ডা টেনে তুলবে। তাই সময় হলে গুরু আপনি এসে জুটবেন, আর তাকে দেখেই চিনতে পাবে। তাকে খুঁজে নিতে হবে না। আপনি আপনি বুঝি মন্ত্রমুসারে যতদূর পার চলতে থাঁকো। চিন্তা কি ? স্বাবলম্বীর উদ্দেশ্য কখনো ব্যর্থ হয় না। স্বাধীনতাই যে শগবানের অঙ্গ।

সাধনার অধিকারী যাকে তাকে বীজ দিতে নাই। উপযুক্ত কে ? সাধনার একার। ক্ষেত্রে বীজ ছড়াতে হয়। যে সত্যবাদী জিতেন্নিয় বিশ্বাসী, অমুগত, বলবান, যার হৃদয়ে স্বাধীনতার হাওয়া লেগেছে, বল্কে যার প্রাণ ধড় ফড় করে উঠেছে, সেইই সাধনার অধিকারী।

যার বিষয়ে বিরতি এসেছে, যে উদাসীন, অথচ কল্পবীর, শুরু  
তাকেই আত্মজ্ঞান প্রদান করেন। মহাভাব তারই প্রাপ্ত্য ।

সাধন, ভজন, কীর্তন, অর্চন, যে বাইই বলুক, বাই, করুক,  
সকলেরই উদ্দেশ্য তাঁর নিকট পৌছান। এ সবগুলোই তাঁর  
নিকট পৌছাবার পথ মাত্র। আরো কত পথ আছে। তাঁর  
রাজ্য পৌছাবার এক পথ, আবার এক একজনের এক এক  
পথ। রাজধানীতে পৌছাতে হলে যেমন যার ঘামের  
পথ দিয়ে চলে শেষে এক রাজপথেই সকলকে উঠতে হয়।  
তরুণ প্রথম এমত, সেমত, এধর্ষ সেধর্ষ শেষে যখন এগিয়ে  
গিয়ে প্রশস্ত উদাক একপথে উঠবে, তখন দেখবে বিভিন্ন মোটেই  
না। সকলেই একপথে একই উদ্দেশ্যে যাচ্ছে ।

জ্ঞানীরা জ্ঞানের সাধন কচ্ছে। তারা জ্ঞান দ্বারা দেখছে  
অঙ্গুষ্ঠয় এ কল্পাণ। সেই এক সত্ত্বা সর্ববন্দী সর্ববত্ত ওতপ্রোত-  
ভাবে রঁয়েছেন। তাকে ডাঁকার প্রয়োজন কি? পৃথক করার  
প্রয়োজন কি? তিনিই যে আমি, আমিই যে তিনি—তত্ত্ব মনি !  
ওম! এইরূপ ভাবনা করেন্তারা তাঁতে মিশ্বে ।

‘কল্পার্ণীকর্ষের সাধন কচ্ছে। তারা প্রতিমূর্তিতে তাঁর সত্ত্ব  
জেনে তাঁর সেবা কচ্ছে। এইরূপে সেবা করে করে তাঁর  
সর্ববন্দী, আপন অস্তিত্ব ক্লিয়ে দিয়ে সেই অনন্ত সত্ত্ব যাই  
মিশে যাচ্ছে’।

‘যোগীর্য যোগস্থ হয়ে আইছে, চিত্তবৃত্তি নিরোধ করে তাঁতে  
সমাহিত হয়ে আইছে। জ্ঞানস্থ হয়ে আইছে। তাঁকে ভাবতে

ভোব্রতে, তাঁর চিন্তা, তাঁর ধ্যান কল্পে কল্পেই তাঁতে সমাধিষ্ঠ হয়ে যাচ্ছে।” তখন তুমি আমি প্রভৃতি বৈত জ্ঞান দূরে গেছে। সহস্রাব্দে তাঁর পূর্ণ জ্যোতিঃতে তমায় হয়ে মিশে যাচ্ছে।-

আবার ভক্তেরা আপন আপন উপাস্যের মধ্যে তাঁর পূর্ণ প্রকাশ জেনে, তাঁর পূজা, ধ্যান, তাঁর সেবা করে করেই তাঁর সহিত আপন সন্তুষ্টি মিশিয়ে দিয়ে সেই একই পরমানন্দে মিশে যাচ্ছে। কিন্তু যে যে পথ, যে ভাব নিয়েই চলুক, সেই একত্বের দিকেই চলুচ্ছে। তাঁর অনন্ত মুর্তি, অনন্ত নাম, অনন্ত ভাব। যে যে নামে, যে মুর্তিতে যে মিশে সেই অনন্ত মহানে আপন আপন একত্বে মিশ্বতে পারে মিশ্বক, বাদ বিস্মাদের প্রয়োজন কি? ভিন্ন ত কেউ নয়! অপর ত কিছু নয়, সবই যে এক। সব মতই যে, তোমার, সব ভাবই যে তোমার। তুমি কোনটা নিন্দা আর কোনটা বন্দনা করবে? পাগলামী কেন হে? আমি পাগল নই! তোমরাই যে সব পাগল। যখন আমার মত পাগল হবে, বুঝবে কে পাগল! হরিবল্ল হরিবল্ল!

যে যে পথ ধরেছ, ঠিক ধরে থাক।  
ধরে থাক। অন্যের পথ অন্ত হলে মহাবিপদ। পথে ‘অনেক’ ছল্প-  
পথে বাধা দিওয়া।

বেশী দম্ভ্য-ডাকাত সাধু সেজে পথ ভুলিয়ে  
নিয়ে, শেষে সর্বনাশ করে থাকে ন। সাবধান! শোভ্রে পড়ো না,  
ভুলে ভুলে যেয়ো না! যে পথে চলেছ, একদম চলতে  
থাক। ক্ষান্ত হয়ো না! একদিন, ঠিক হানে পৌঁছাবেই।

তুমি “শাস্তি”, তোমার ভাব অঙ্গের সম্পূর্ণ উপেক্ষা। তাই অগ্নে

তোমার নিক্ষা কলে ও জ্যাগ কর্বে না । বা তাঁদের অত্তের  
ও নিক্ষা কর্বে না । তুমি যে তাঁর পথ জান না, আমার সেও ত.  
তোমার পথ জানে না । তা পরম্পর বোকার মত বিবাদ করে  
মর্বে কেন ? তুমি তোমার ভাবে চলে থাও । অন্তের সমা-  
লোচনায় কান দিওনা, বা অন্তের ভাবের সমালোচনাও করো  
না । আঁর তুমি বৈক্ষণ, কি বৌদ্ধ, কি মোসলেম খুশ্চান, তুমি  
ও তোমার ভাবে তোমার কর্তৃত্ব করে থাও । তাঁর নিয়মের  
একটু ও এদিক ওদিক যেয়ো না । থার ষেটা ভাল লাগে, সে  
সেইটা : করুক । এইটুকু মাত্র ঠিক জান্বে যে—যে পূজোর যে  
মন্ত্র, তাঁর খাটি উচ্ছ্বাসণ চাই । একটু ও বাস দিলে চলুবে না ।  
সিঙ্ক হবে না ।

. যে যেভাবে চলেছে, তাতে ও বাধা দিবে না ; বরং তাঁকে  
তাঁর ভাবে চলতে আরো সাহায্য কর্বে, তবেই ধর্ম হবে ।  
পরম্পরকে তাঁর নিকট যেতে সাহায্য করাই যে মানবধর্ম ।  
প্রত্যেক ধার্মুষেরই ধর্ম বা ভাব যে, স্বতন্ত্র । মনেরই সব কর্ম  
কি না ? প্রত্যেকেরই স্বতন্ত্র মন, কাকু সঙ্গে কাকুই থাপ, থায়  
না । ভাব না অত ও তত্ত্বপ পৃথক পৃথক । যদি একটু গভীর,  
চিন্তা করে দেখো, তবেই সাম্প্রদায়িক গোড়ামী দূর হয়ে থায় ।  
সম্প্রদায় কি ? সকলে অনুত্ত । ১০।১২ জন হতে ২। ৩। কোটি  
লোকের জাঁকে একনামে ডাক, মাত্র । , কিন্তু প্রত্যেকেরই মন,  
স্বতন্ত্র হেতু ভাব ও স্বতন্ত্র । স্থার যখনই মনের, ধর্মের, সর্ব-  
প্রকারের ব্যবহার হাতে যুক্ত হবে; আস্তু হবে; স্মাধি বা

ତୁ ତେଣୁ ଲୋକୁ ହବେ, ତଥାନି ଦେଖିବେ ଏମବୁ କୋଷାରୁ ଚଲେ ଯାବେ ।  
ଦେଖିବେ ସବୁ ଏକ । ସେଇ ଏକ ଶକ୍ତିମଧ୍ୟେରଇ ଖେଳା ।

ଅମ୍ବଦିବ କିଛିଇ ନାହିଁ ।  
ଦୈବ ଓ ପୁରୁଷକାର ବଜେ  
ମଧ୍ୟି ମଞ୍ଚ ନାହିଁ ।

ଯୋଗ, ଧ୍ୟାନ, ଜୀବନ ଆରାଧନା, ପ୍ରଭୃତି  
ଅନେକ ବଡ଼ ବଡ଼ କଥା ଶୁଣେ ଅନ୍ୟକେ ତେବେ  
ବଦୋ ସେ ଓହ, ଓମବ କି ଆର ଆମରା କନ୍ତେ ପାରି ? ଓ କି ମାନୁଷେର  
ସାଧ୍ୟ ? ଓ ସବ ପାରେ ମୁଣି ଝବିନ୍ଦା, ସନ୍ନ୍ୟାସୀରା । ଓ କି ଆବାର  
ଅୁଗ୍ରନି ଯେଥା ମେଥା ଥିଲେ କରା ବାଯ ? କନ୍ତେ ହୟ ଶ୍ରୀମଦ୍, କୁନ୍ତକ,  
ଯୋଗ ଆସନ କରେ, ପାହାଡ଼େ ଜଗଲେ ଗିଯେ, ନୟତ କୋନ ଫଳ ଫଳେ  
ନା । କିନ୍ତୁ ତା ନାହିଁ । ରାମକୃଷ୍ଣ, ବିବେକାନନ୍ଦ, ରାମପ୍ରମାଦ, କବୀର,  
ନାନକ, ଗୋଲୋକ, ହୌରାଧନ ଏରା କି ଶ୍ରୀମ-କୁନ୍ତକ କରେ, ପାହାଡ଼  
ପର୍ବତେ ଗିଯେ ସିଙ୍କ ହୟେ ଛିଲେନ ? ଏରା କି ଏକେବାରେ ପୃହତାଗୀ  
ହୟେ ଛିଲେନ ? ସବେ, ସବେ, ପାହାଡ଼େ ପର୍ବତେ ସବ ଜ୍ଞାଯଗାଯିଛୁ ତୀର  
ଆରାଧନା ଚଲେ । କିନ୍ତୁ କଥା ଏଇ—ଏମନ ସବ ଜ୍ଞାଯଗାଯି ତୀର  
ଉପାସନା କନ୍ତେ ହୟ, ଯେଥାନେ ମନ ପବିତ୍ର ଓ ଶାନ୍ତ ଥାକେ, ମନେର  
ପ୍ରଶାନ୍ତି ବିନ୍ଦୁମାତ୍ର ବାଜାଯ ନା ହୟ, ସ୍ଵାନ୍ତ୍ୟ ଭାଲ ଥାକେ । ଏକଥେ  
ଶାନ୍ତି ସାଧନାର ପ୍ରଶନ୍ତ ଶାନ୍ତି ! ଆମଙ୍କୁ କାଜ, ମନ ଶୁଟାରେ ତୀରେ  
ବସାନ । ଶେଷେ ମନ ଏକବାର ଶ୍ଵିର ହୟେ ପେଲେ, ପବିତ୍ର ହୟେ ମେଲେ  
ସବ ଜ୍ଞାଯଗାଯି ସକଳ ଅବହାୟି ତାକେ ଡାକା ଚଲେ । ସର୍ବକୁଳପିଇ  
ଯଥନ ତୀର, ତଥନ ଆର ଭାଲ ମନ୍ଦ କି ? ତୀରେ ଡୁବେଇ, ମିଶେଇ  
ତୀରେ ସନ୍ଧାନ ହୟେ ଆଛି ତଥନ ଆର କି ? ଏହିଟେ ଭାବାଇ ସାଧନା ।

ଦୈବ ଓ ପୁରୁଷକାର ବଲେ ସବକୁଠିଲୁ ମଞ୍ଚପାଇ ହୟ । ଏକ ହତେ  
ଉପାଶନ କୁଳ ଦୈବ-ଶକ୍ତି, ଆର ହତେ ନିଜାହ ଆର୍ଦ୍ର-ଶକ୍ତିର ପ୍ରକାଶ

ତାରାଇ ଦୌର ସାଧକ ସହିର ମେଇ ଅନୁଷ୍ଠାନିକ ମହାନେର ସାଙ୍ଗାଳ୍ପିଲାଭ କରୁବେ ।  
ସର୍ବଦା ଦୃଢ଼ଭୂବେ ଭାବିବେ—“ଆମାର ମଧ୍ୟେ ସବ ଆଛେ, ଆମ୍ମି ପାରି ନା  
ତ କେ, ପାରିବେ ? ଆମି ସର୍ବଶକ୍ତିମାନ, ମେଇ ଅନୁଷ୍ଠାନିକର  
ସମ୍ଭାନ । ତୀର ସହିତ ଅଭିନ୍ନ ।” ଏଇଭାବେ ଯେ ଅତି ତେଜେର  
ସହିତ ବୀରେର ମତ ସାଧନା କରେ, ମେଇଇ ତାକେ ଶୀଘ୍ର ପେଯେ ଥାକେ ।  
ନୃବା ଭ୍ୟାଭାଚାକାର ମତ ହୁଁୟେ, ଆମି କିଛୁ ନା, ଆମି କିଛୁ ନା,  
ଆମି ପାପୀତାପୀ, ଦାସ, ଅଧିମ, ତୁମିଇ ସବ, ତୁମିଇ ସବ ଭାବେ ସୁଧନ  
କଲେ କୋନ ଜମ୍ବେ କିଛୁ ହବେ ନା । ଏ ଦୀନ ହୀନ, ପାପୀତାପୀ,  
ଦାସ ଭାବେର ସାଧନା କଲେ କଲେ କ୍ରମେଇ ଏଇକୁପ ହତଭାଗୀ ହୁଁୟେ ଯାବେ,  
ହୁର୍ବଲ ହୁଁୟେ ଯାବୁବେ । ହୁର୍ବଲେର କୋନ ଦିନ ଭଗବାନ୍ ଲାଭ ହୁଁୟେ ନା ।  
ହୁର୍ବଲେର ଭଗବାନ ନାଇ । ଆଛେ ଶୁଦ୍ଧ ତାର ଫାଁକା ନାମ ମାତ୍ର ।  
ସରଲେରଇ ଭଗବାନ । ଭଗବାନ ଅଥେ ଇ ସୈଡ୍ରେଶ୍ୟଶାଲୀ ପୁରୁଷ ଅବର ।  
ତିନି ଅନୁଷ୍ଠାନିକ ବଳ, ଅନୁଷ୍ଠାନିକ ବଲେର ଆଧାର । ବଲବାନ୍ ନିର୍ଭୀକିଇ ତାକେ  
ପାଓଯାର ଉପଯୁକ୍ତ । ତୀର ପ୍ରକୃତ ଭକ୍ତ । ତାରାଇ ତୀକେ ଏ  
ଯାବନ୍ ପେଯେ ଆମ୍ବାଇ । କ୍ଷାତ୍ରଶକ୍ତି—କ୍ଷତ୍ରିୟ ନା ହୁଁୟେ ଆକଣ୍ଠିତ ହୋଇଥାଏ  
ଯାଏ ନାରେ । ତୀକେ ପାଓଯାଇ ଯାଏ ନାରେ । କ୍ଷାତ୍ରଶକ୍ତିର ଅବହେଲା କରେଇ  
ଏଇ ସେଣାର ଭୂରତ ଏଥନ କାଙ୍ଗାଳ ହୁଁୟେଛେବେ । ଏବା ଶୁଦ୍ଧ ଫାଁକି  
ବାଜୀ ଦିଯେ, ରଜୋଣୁଗକେ ତୁଚ୍ଛ କରେ, ଏକଲାକେ ସନ୍ତେ ଧେଯେ ପଡ଼ି  
ବାର ଚେଷ୍ଟୋଫିଇ ଗଭୀର ଗହବରେ ଗିଯେ ପଡ଼ିଛେ । ଆଗେ ରାଜାହୁଏ, ବୀର  
ହୁଏ, ଶୈଖେ ସଂ ସାଧୁ ହୁଁୟେ । ‘ସର୍ବଦା କର୍ମ କରେବେ, ଆର ଧ୍ୟାନ କରେବେ,  
ଜପ କରେ—“ଆମିଇ ସେଇ ଅନୁଷ୍ଠାନିକ ମହାଶକ୍ତି, ‘ଅନୁଷ୍ଠାନିକ,  
ଶୁଦ୍ଧ ଚୈତନ୍ୟାତ୍ମକ ।” ଏଇ ଭେଦେ କାଜେ ଲେଗେ ସାଙ୍ଗେ ସବ ହୁଁୟେ ଯାବେ ।

বিশ্বাস ।  
যতকিছু দেখে বিশ্বাসই কিন্তু সকলের  
মূলে । তুমি যদি বিশ্বাস কর ত অগত  
আছে, ইশ্বর আছে; তবে আছে । আর যদি মনে কর কিছুই  
নাই, তবে তোমার নিকট কিছুই নাই । কারণ যুমিয়ে পড়লেই  
যথন কিছু আছে বলেই বোধ হয় না, কিছুর বোধ থাকে না;  
আবার চোক মেলেই কিছু আছে বলে অনুভূত হয়. তখন ইহা  
কল্পনা বৈ আর কি ? যদি তুমি আমাকে সৎ বলে মনে কর ত, আমি  
আমি তোমার নিকট সৎ, আর অসৎ যদি মনে কর ত অসৎ না  
হয়ে যাই কোথা ? এই বিশ্বাসের উপরট অগণ্টা ভাসুছে ।

মৃণাল দেব প্রতিমায় তুমি সাক্ষাৎ দেবতা প্রতিষ্ঠিত বলে  
বিশ্বাস ভক্তি কচ্ছ বলেই তোমার নিকট উহা আগ্রহ, সাক্ষাৎ  
চৈতন্যস্বরূপ । কিন্তু একজন খৃষ্ণান কি মুসলমান উহা দেখে  
হাস্ছে আর বল্ছে—“লোকটা বাতুল, পুতুল পূজো, কচ্ছে ।”  
তাবছে “ওর মধ্যে ঈশ্বর আছে । ঈশ্বর ত আর জ্ঞায়গা, পায়  
না ? তাই খড় বাঁশ আর মাটোর বোন্দায় তৈরী পুতুলের মধ্যে  
শেষকাণ্ডে চুক্তছে ।” উহাতে অবিশ্বাসীর এই বিশ্বাস । আর  
বিশ্বাসীর নিকট প্রত্যক্ষ, জীবন্ত, সাক্ষাৎ চৈতন্য স্বরূপ, দেবতা ।

গুরুবাক্যে বিশ্বাস কর্তে হয় । গুরু নররূপে নারায়ণ,  
সাক্ষাৎ ভগবান् । বিশ্বাস না কলে হৃগতে কোন কিছুই জান  
যায় না, করা যায় না, পাওয়া যায় না, “অগতের অস্তিত্বই ফ থাকে  
না । হাজার জন্মেও বিশ্বাস না হবে । কারু কিছুই হবে না ।  
সুলোর ছাত্রে যদি ‘ক’ এ অকার দিলে ‘ক’ হয় ইহা” বিশ্বাস না

করে, তার আর কি শিক্ষা হয় । বিশ্বাস বিনা কিছুই হয় অঁ । দুমিশ্বাটাই এই বিশ্বাসের মূলে চলছে । বিশ্বাস ছাই ॥ বিশ্বাসে মিলায় বস্তু, তর্কে বহু দুর । প্রথম সংকথা শ্রবণ কর্তে হয়, শেষে মনে মনে চিন্তা করে বিচার কর্তে হয়, দর্শন কর্তে হয়, অবশেষে পরৌক্তা করে থাটী হলে তবে বিশ্বাস করে নিতে হয় । তাহলে আর উহাত নড়চড় হয় না । যা একবার পরৌক্তা করে ধর্বেব, তা আর জীবনে ছাড়বে না । কিন্তু বিনা পরৌক্তায় অঙ্গের ঘত যা তা বিশ্বাস কলে বোকা বলে ঠেকে যাবে । তবে, জ্ঞানবে-সব বস্তুর মূলে গুরু চাই গুরুবাক্যে বিশ্বাস চাই । গুরুই সব । গুরু পূজাই তাঁর প্রত্যক্ষ পূজা ।

‘ধ্যান মূলং গুরোমূর্তিঃ, পূজা মূলং গুরোপদঃ,

মন্ত্র মূলং গুরোব্র্যাক্যং, মোক্ষ মূলং গুরো কৃপা ।’

ধ্যান’কর্বে শ্রীগুরু মূর্তি, পূজা কর্বে শ্রীগুরুপদ, মন্ত্র বলে গ্রহণ কর্বে, শ্রীগুরুর মুখ নিশ্চিত প্রতিবাক্য, আর এতেই শ্রীগুরু, সদয় হলে, ‘ত্বের কৃপায়ই’ মোক্ষ লাভ হবে ।

## ନାମ ଓ ଧ୍ୟାନ ।

अस निः—मास

শব্দ শক্তি—নাম সেই কোন্ আদি যুগ হতে আর্য ঝড়ি-  
ত্বক। গণ প্রাতঃশয্যা ত্যাগ করে প্রার্থনা করে  
আসছেন—“হে প্রভু! আমরা যেন কর্ণদ্বাৰা সৰ্বদা ভদ্রও পৰিত্র  
শক্তি সমৃহ শ্রবণ কৰি, চক্ষুদ্বাৰা যেন ভদ্র ও পৰিত্র বস্তু সমৃহ  
দৰ্শন কৰি, এবং আমাদেৱ মুখ হতে ও যেন সৰ্বদা ভদ্র ও পৰিত্র  
বাক্য সমৃহ বেৱ হয়, আমরা যেন পৰিত্র ও ভদ্র হই।” শক্তেৱ  
অনুত্ত শক্তি। তাই দেবগণও ভদ্রশক্তি শ্রবণ ও কথন কৰিবার  
জন্য তাঁৰ নিকট প্রার্থনা কৰ্ত্তেন। এই আমরা নানা জনে নানা  
বিষয়েৱ আলোচনা কচ্ছ, যাই একটা বাজ পড়াৰ শব্দ হোল,  
আৱ অমনি যাই মন ৰেখানে ছিল, একসঙ্গে ছুটে গিয়ে পঁড়ল  
ঐ বাজেৱ গুড়ুম-গুম শক্তে। অদূৱে ঈ একজন বাঁশী ফুকারলে  
“আৱ সব কাজে শিথিলতা এসে কান গেল—মুন গেল ঈ বাঁশীৰ  
তানে। এইই হোল শক্তেৱ মনকে একৌভুত কৰিবাৰ—জাগ্রত  
কৰিবাৰ শক্তি। একাগ্রতা বা চিন্তবৃত্তি নিৰোধকৰণ যোগাস্থি কৰিবাৰ  
শক্তি। আবাৰ বলেম তুমি উঠে যাও, অমি উঠে গেলো।  
বলেম পাখি আন, আনলো। ষদি বলি তুমি আমাৰ প্ৰিয়, তোমাৰ  
মৃতন অৱি আমাৰ কেউ নয়, শুনে খুব সুখী হলো। আৱাৰ যদি  
বলি—দূৰ শালা, তুই বড় বেয়াদৰ, বড়মাস, পাঁজি, রঞ্জনি বড়  
দৃঃখ্যত ও অসুখী হলো। আৱ আমাৰ মনে ও কালমন্দ কথাৱ

সাথে ভালমন্দির বিহুতি এসে গেল। এ কি? শব্দশৃঙ্খির খেলা। যথন শালা বল্লেঘ তখন তোমারও মনে অপবিত্র অসন্তোষের জ্ঞান, আস্ত্র, আম্য, মনে ও আস্ত্র। আর যথন বঙ্গ বল্লেঘ তখন তোমারও সন্তোষ ও পবিত্রতার ভাব আস্ত্র, আম্য ও তাই আসল। আমার নিকট এগিয়ে দাঢ়ালে, আমিও তোমার নিকট এপিয়ে গেলাম। এইরূপে মিশ্রতে মিশ্রতেই সেই একজ্ঞে মিশে যায়। এতদূর শব্দের শক্তি। এই জগ্নাই শব্দকে শব্দত্বজ্ঞ নাদ-ব্রহ্ম বা নাম ব্রহ্ম বলে। তাই নাম অঙ্গের উপাসনা সারা জগৎ ভরে চলছে। আর ভারতে উহার এতদূর উৎকর্ষত্ব হয়েছিল যে, এখনো শব্দ বা সরের অধিষ্ঠাত্রী দেবী সরস্বতীর কল্পনা ও তার পূজা ঘরে ঘরে হচ্ছে।

মুখে যেই যা আওড়াক, অগতে নিরাকার বাদী কি বিশুল্ক অবৈত্ত তাবাপন্ন লোক কোটির মধ্যে ও একজন খুঁজে পাওয়া যায় না। সবই সাকারবাদী। যে নিরাকারবাদী কি অবৈত্ত-বাদী সে কোন কথা বল্লতে বা কার্য করেই পারে না। সমাধিধৰ্ম ভিন্ন কেই অবৈত্তবাদী হতে পারে না। অবৈত্তবাদীর ইন্দ্রিয়গণ থাকতে ও অচল, কর্ম শক্তি রহিত হয়ে থায়। কার্যাই আর তখন থ্যুকে না। তাই জগৎবাদী সাকারবাদী। আকার যুক্ত জীব কেমন করে নিরাকারের ধারণা করবে? সাকারের আরাধনা, করে করে ধাপে ধাপে উপরে উঠে শেষে নিরাকারে পৌঁছাতে হয়। পৃথিবীর সমস্ত বৈদিক জাতি বিভিন্ন ভাবে বিভিন্ন ভাবের প্রতীক বা প্রতিমায়ই পূজা উপাসনা কচ্ছে।

মোসলমান কি কৃশ্চানেরা মুখে নিরাকার ফিয়াকার উচ্চারণ  
কুর্মে ও, বেদশাস্ত্র মুখে অঙ্গীকার কল্পে ও তারা যথার্থ ভাবে  
শব্দ প্রতীবের উপাসনা কচ্ছে, বেদের নিয়মই মেনে চলুচ্ছে ।  
মুসলমানে “আল্লাহ” এই মহান পবিত্র শব্দে তাঁর মহান সত্তা  
অনুভব কচ্ছে এবং মকায় যে তাঁর প্রকাশ হয়ে ছিল, তা জেনে  
এই দিকেই শ্রণাম করে থাকে । আর কৃশ্চানে ও “পরম পিতা”  
ও বিভিন্ন দেবদেবীর ফটোর পূজা কচ্ছে । বৈদোগ্নিকেরা নাম  
ত্রংশ বা শব্দ প্রতীকের সাধনা কচ্ছে । ও, হরি, ব্রহ্ম, শিব,  
সত্য, বঙ্গু প্রভৃতি বহুবিধ শব্দ প্রতীক তাদের রয়েছে । এই  
সব প্রতীকে পবিত্রতা, জ্ঞান, আনন্দ ও প্রেম এনে দিয়ে পরি-  
শেষে সমাধি মন্দিরে নিয়ে যায় । এই সব শব্দেই সকলে ব্রহ্ম  
উপর্যুক্তি কচ্ছে । ব্রহ্মানন্দ পাচ্ছে, ইহাই ব্রহ্ম । এই নাম  
ব্রহ্মের সাধনায় এ দেশে অপূর্ব আনন্দ স্নোতঃ বয়ে পেছে ।  
তাই ভজে গায়—“যেই নাম সেই কৃষ্ণ, ডজ্জিষ্ঠা কঞ্চি,  
নামের সহিত আছে তাপনি শ্রীহার ।”

সমস্ত ধর্মেই নাম কৌর্তনের স্থান অতি উচ্চে । এই কৌর্তনে  
স্বাধীনতা এনে দেয়, নিহিত কুণ্ডলনীশক্তি জ্ঞান্ত করে দেয়,  
পবিত্রতা, জ্ঞান-ভক্তি প্রেম-মুক্তি এনে দেয় । ०ঝোঁগীরা এই  
নাম ষোগেই ঘোগছ হয়ে সহস্রারে সেই ব্রহ্ম জ্যোতিঃ দর্শন  
করে তাঁতে সমাধিষ্ঠ হয়ে থায় ।

ওঠা নামার একই পথ । যে পথে ওঠা যায়, সে পথে  
নামা ও থায় । ষেখানে ভাল, মন্দ ও সেইখানে । একই পত্রের

ଜୌଚେର ଖାରେ ଉପରେ ପିଠମାତ୍ର । ମନ୍ଦ ତ୍ୟାଗ କରେ, ହଲେ ଭାଲ୍ ଓ ତ୍ୟାଗ କରେ ହବେ । ତବେ ଆଗେ ଭାଲ ଧରେ ମନ୍ଦ ତ୍ୟାଗ କରେ, ଶେଷେ ଭାଲ ମନ୍ଦ ହୁଇଇ ତ୍ୟାଗ କରେ ହୟ । ସା'କ, ତେ ସକଳ ଶର୍କ ପୁନଃ ପୁନଃ ଉଚ୍ଛାରଣ କରେ ପବିତ୍ର ହେଉଥା ଯାଇ, ଉହା ଦ୍ୱାରା ସେମନ ଜୀବେର ମଞ୍ଚଲ ସାଧନ ହଚେ ; ତେମନ ଆବାର କତକଗୁମେ ଶର୍କ ଆହେ, ସା ପୂର୍ବେ ଆର୍ଯ୍ୟଗଣେର ସଂକ୍ଷତ ଭାଷାଯ ସ୍ଥାନ ପାଇ ନାହିଁ, ଏମନ ସ୍ଵାଣିତ, ଅକ୍ରଥ୍ୟ, ଅନ୍ୟୋର ମର୍ମଭେଦୀ ଶର୍କ ସକଳ ଦ୍ୱାରା ଓ ସର୍ବଦା ସର୍ବ ଦେଶେର ବଡ଼ ଅମଞ୍ଜଳ ସାଧନ ହଚେ । ତାଇ ସର୍ବଦା ପବିତ୍ର, ସେ ଓ ଭଜ ବାକ୍ୟ ଉଚ୍ଛାରଣ କରେ । ଉହାର ପ୍ରଭାବେ ଶୀଘ୍ରଇ ତୋମାକେ ସେ ଓ ପବିତ୍ର କରେ ତୁଳବେ । ତଜ୍ଜପ ଅଶ୍ଵୀଳ, ବସେ ବାକ୍ୟ ଓ କଥନୋ ବଲବେ ନା, ଶ୍ରବଣ କରେ ନା । ଉହାର ପ୍ରଭାବେ ନେମେ ପଡ଼ିବେ । ସର୍ବଦା ମନେ ମନେ, ଉଚ୍ଛେଷ୍ଟରେ, ଜୋରେ ବଲବେ ମହାଶ୍ରଦ୍ଧି ମହାପ୍ରେସ୍, ପବିତ୍ରତା, ଆନନ୍ଦ, ନିତ୍ୟ, ସତ୍ୟ ଚିତ୍ତମ୍ଭୁତ୍ୟ, ତେଜ୍ଜଃବୀର୍ଯ୍ୟ, ବ୍ରକ୍ଷ-ବକ୍ଷୁ, ତତ୍ତ୍ଵମସି, ଓମଜ୍ଜ୍ଵାମ । ସବ ଦୈତ୍ୟ-ଜାଡ୍ୟ-ଦାସ୍ୟ, ଭାବ ଦୂର ହେଁ ଯାବେ, ଅନ୍ତିମାବ ଉଦ୍‌ଦୀପିତ ହବେ ।

ମାମ କେମନ୍ତ ଅବହାର ନୀମ ନେଓୟା କି, ସୋଜା ? ପ୍ରଭୁ ଗୋରାଙ୍ଗଦେବ କି ପ୍ରକାରେ ନିତେ ହୁଏ ।

ନୀମ ନେଓୟାର ସୁନ୍ଦର ଓ ସହଜ ଫଳି ବେର କରେ

ଦିଯ଼େଛେ :—

“ତୃଗାମପି ସୁନ୍ମୀଚେନ, ତରୋରିବ ସହିମୁଣା,

ଅମାନିବା ମାନ ଦେବୁ କୌରନୀୟଃ ସଦା ହରି ।”

ତୃଗ, ହଜେ ଓ ନୀଚ, ତକୁର ଶ୍ରାୟ, ସହିମୁଣ, ଗୋଡ଼ାୟ, କୁଡ଼ିଲ ଧାରମେଣ, ଛାଯା ଦେବେ, ମାଥାୟ ଟିଲ ଛୁଡ଼ିଲେ, ଓ ଫଳ ଦେବେ ; ଅର୍ଥାଂ ଅପକାର

## ଶ୍ରୀକୃନ୍ଦୀନବଙ୍କୁ ବାଣୀମାହାତ୍ମ୍ୟ ।

କରୁଲେ ଓ ଉପକାର କରେ, ନତଗୁଣୀ ହୟେ ଆପଣ ସମେ ପ୍ରେମ କରେ । ଆର୍ଦ୍ଦି ନିଜେ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ମାନ ଅହଙ୍କାର ତ୍ୟାଗ କରେ ଅନ୍ୟକେ ମାନ ଦେବେ, ଏହିକଥେ ପରିବିତ୍ର ଓ ସଂସତ ହୟେ ସଦା ନାମ କୌର୍ତ୍ତନ କରେ । ତବେ ପ୍ରେମ ହବେ । 'ହାରେ, ନାମ ଯେ ମହାଶତ୍ରୁ । କଲିତେ ନାମ' ଭିନ୍ନ ଅନ୍ୟ ଗତି ନାହିଁ । "ହରେଣ୍ମ ହରେଣ୍ମ ହରେଣ୍ମାମେ କେବଳମ୍, କର୍ଲୀ ନାନ୍ଦ୍ୟେ ନାନ୍ଦ୍ୟେ ନାନ୍ଦ୍ୟେ ଗତିରନ୍ୟଥା ।"

ଆର ଗତି ନାହିଁ । ସର୍ବଦା ଜୋରେ, ଉଚ୍ଚମ୍ବରେ ବଳ୍ବେ,—ଧେନ ସକଳେ ଶୁଣେ ଓ ପରିବିତ୍ର ହୟେ ଯାଇ,—“ଜୟ ହରିବଳ, ଗୋରହରି ବଳ. ହରି ହରି ବଳ ।” ସବ ପାପ ତାପ ଦୂର ହୟେ ଯାବେ । ଏ ପରିବିତ୍ର ନାମ ସର୍ବଦା ସଫଳ ସମୟ ନେବେ । କେ ବଳ୍ବେ ନାମ ନିତେ ହବେ ମାଲା ତିଳକ ଫୋଟା କେଟେ ? ଟୁପ୍‌ଟାପ୍‌ଚୁପ୍‌ଚାପ୍‌ କରେ ?—ସର୍ବଦା ନେବେ । ସାଟେ ମାଠେ, ମଠେ ମନ୍ଦିରେ, ହାଟ୍‌ତେ ବସ୍‌ତେ, ଖେତେ ଶୁତେ, ଶୌଚେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନେବେ । ଦେଖୋ ନା, ଏଇ କୁଦ୍ରସ୍ଵାମୀ ବାହେ-ପ୍ରଶ୍ନାବ ବନ୍ଦେ, ଏମନ କି ନିଜାୟତା ନାମ ଜଗ୍ପିଛେ । ଯା ପରିବିତ୍ର, ତା ସର୍ବ ସମୟ ସର୍ବ ଅବସ୍ଥାଯ ପରିବିତ୍ର । ତାର ନାମେ ଆବାର ଅପରିବିତ୍ର କିରେ ? ‘ସବ ପରିବିତ୍ର । ସର୍ବ ନିଷ୍ପଳ । ଜ୍ୟୋତିର୍ଷୟ ।’ ସଥିନ କାମ୍‌କ୍ରୋଧ କି କୋନ ଅନ୍ୟାୟ ଭାବ ମନେ ଜେଗେ ଉଠେ, ତଥିନ ବୌଲୋ ଦିକ୍କି ଜୋରେ “ଜୟ ହରିବଳ ।” ଦେଖିବେ କୋଥାଯ ସବ ପାଲିଯେ ଯାବେ । ସନ୍ଦିତ୍ତାତେ ଓ ଇତ୍ତନ୍ତତ୍ତ୍ଵ ଭାବ ଆସେ, ଆମି ବଳଛି-ବୋଲୋ—“ଜୟ ଦୀନବଙ୍କୁ, ଜୟ ଦୀନବଙ୍କୁ ଜୟ ଦୀନବଙ୍କୁ” ଶମନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ହଟେ ସାବେ, କାମ୍‌କ୍ରୋଧ କୋନ ଛାବ ? ଏକବାର ନାମ ନିଲେ ସତ ପାପ ହବେ, ଜୀବେଇ କି ସାଧ୍ୟ ଆଛେ, ତତ ପାପ କରିଲେ ? ତବେ ଲାଗୁଯାର ମତ

লওয়া ছই। ডাকার মত এক ডাক দিলেই তিনি সাক্ষাৎ হন। হরি ব'লে তাতে একেবারে ঝাঁপ, দিয়ে পড়ে, হরি হয়ে, তল্লোয়ে হয়ে ঘোবে। তখন আর অব্যবার বল্বার শক্তি থাকবে না, দরকার শ্ব হবে না। সে তন্ময় কেমন :—

“যাহা, যাহা নেত্রে পড়ে, তাহা কৃষ্ণ ময়।

নিজে কৃষ্ণ হয়ে কৃষ্ণ সাগরে ভাসয়।” ইহাই

সমাধি ইহাই সিদ্ধি।

কিন্তু তা বলে নামকে যেন আবার একেবার সর্বেসর্ববা নামের সাহিত ধান ভেবে বসো না। নাম যেন কাগচি লেবুর বা ঘোগ ও সমাধির সূক্ষ্ম। যখন অরুচি জলে, তখন একটু খেয়ে নিলেই হোল। রোগীকে প্রথম ভাত দিতে হলে যেমন কাগচির বস দিয়ে না দিলে মুখে রোচায় না; আবার ওর অঁমনুই শুণ যে, সব সময়, সবতায় দিয়ে খেলে ও উহার আস্তান বৃক্ষি করে। নাম ও তত্ত্ব, ব্রহ্মে তন্ময় বা ধ্যানস্থ হবার বিশেষ সহায়ক মৃত্ত। আগার ধ্যান ঠিক হয়ে গেলে, পূর্ণ একাগ্রতা এসে গেলেও অঙ্গ নস আস্তানের অন্ত উহা সময় সময় নিতে হয়। ততে নিজেরও শাস্তি লাভ হয়, অন্তেরও শুনে প্রাণে ভূগ্নি আসে। মুখে নাম নিতে হয়, অবশ্য যার যে নাম মধুর, প্রিয় ও পবিত্র বলে মনে হয়, সে সেই নামই নেবে। আর অন্তরে তাঁর রূপ ধ্যান কর্তব, দর্শন কর্তব। এইরূপ কল্পে কল্পে যখন পূর্ণ ধ্যান বা জ্ঞান/সমাধি হবে, তখন আর নামের

কথা দেখবে মনেই থাকবে না। যুথে শুধু “গুম” “ওম” শব্দ। কিন্তু বাহুজ্ঞান রহিত হয়ে যাবে, দিব্যজ্ঞানের উপর হবে। এইরূপে যখন বিশ্ব ছেয়ে যাবে, তখন চুক্ষ নানারূপের মধ্য, দিয়া একরূপই দেখবে, কর্ণ নানা বোলের মধ্য দিয়া এই এক “গুম” বোলই শুনবে, রসনা এই এক বোলেই শান্ত হয়ে যাবে। স্পর্শেন্দ্রিয়ে তখন এক অনন্ত বিশ্ব প্রজ্ঞাগুই স্পর্শ হচ্ছে অনুভূতি আসবে। আজ্ঞা পরমাত্মার মিশে যাবে। এই অবস্থাই ইহাই কৌর্তনের চরমোদ্দেশ্য, চরমোৎকর্ষভাব। আর এইরূপে ধ্যানে তাঁতে যোগ ভাবই, তাঁতে একেবারে “তাহা” হয়ে যাওয়াই সমাধি বা সমাধি। এসব বলা কহার বিষয় নয় গো ! উপলক্ষির বস্তু। আঙুল কাটলে কেমন বেদনা, তা কি কেউ কাউকে বলে বোঝাতে পারে ? যার কেটেছে সেইই জানে, অথবা যদি কেটে দিতে পারে, তবে বোঝাতে পারে, কেমন জান।

---

## প্রেম-ভক্তি ।

বৈরাগ্য বড় মন্ত্র জিনিষ । বহু জগ্নীর উপস্থার ফলে  
মানবের বৈরাগ্যের উদয় হয় । সমস্ত বিষয়  
বৈরাগ্য । “ আশয়ে পূর্ণ মাত্রায় বিত্তঞ্চা জল্মে । বিবেকীর  
তঞ্চা একমাত্র ভগবানে । মানবের যতদিন মুক্তি না হয়, ততদিন  
সে কোন না কোন একটা নিয়ে থাকতে চাইল, থাকবেই ।  
কেউ কেউ বিষয় বিষে অর্জজরিত হয়ে ও তাই নিয়ে ও রয়েছে ;  
আবার কেউ বা, যে একটু বুদ্ধিমান, সে খুঁজছে,—এ ছাড়া অন্য  
কিছুতে ও বিন্দুমাত্র ও নিত্যস্থ আছে কি না ? “ যন্ম সাধন,  
তন্ম সিদ্ধি । ” হয় ত এই সময় নিজেই কোন ভক্ত সঙ্গে গিয়ে  
পড়ুল, বা কেবল ভক্তই এসে দেখা দিলে । যেই ভক্ত-সেই  
ভগবান् । তার নিকট নিত্য স্থখের আভাষ পেয়ে সে অনিত্য  
স্থখের বিদ্যায় দিয়ে তার সঙ্গ নিলে, ক্রমেই শান্তি পেতে লাগলে,  
আর উঁই ছাড়লে না । একেই বলে বিরাগ । একেবারে সব  
ত্যাগ করে, সবত্তায় বিরাগ হয়ে একে যে রাগ-অমুরাগ, তাহাই  
বৈরাগ্য । , ,

সাধারণতঃ দুই প্রকারে জীবের বৈরাগ্যের উদয় হয় । এক  
সংসারের ধাকা খেয়ে, ঝুঁর ভক্ত সঙ্গে ভগবৎ বিষয়ে অপার়-  
অনাবিল আনন্দ পেয়ে । , তবে অবতারের, আবির্ভূব বা তাঁর  
সাঙ্গোপাদ-নিত্য মুক্ত-নিত্যানিন্দ্র মহাপুরুষদের ক্রিয় কথা । তারা

ନିଜେମୀ ମୁକ୍ତି ଥେକେଇ ବନ୍ଦଦେର ମୁକ୍ତିର ଜୟ ବନ୍ଦେର ମଧ୍ୟେ ସୁରେ  
ଦେଖାଯି । ଶୁକଦେବ ତ ମୁକ୍ତ, ପ୍ରକାଶ ମୁକ୍ତ ହସେଇ ଅମ୍ବେ ଛିଲେନ ।

ଏଇ ବୈରାଗ୍ୟ ଆସିଲେ ପର ତାତେ-ଭଗବାନେ କ୍ରମେ କ୍ରମେ ଏମନଇ  
ଟାନ୍ ବାର୍ଡ୍‌ତେ ଥାକେ ଯେ, ତାକେ ନା ଦେଖେ ଆର ଥାକା ଯାଇ ନା,  
ଆଗ ବାଁଚେ ନା । ଏଇଙ୍କପେ ସଥିନ ଆଗ ଯାଇ ଯାଇ ଏମନ ଅବସ୍ଥା  
ହୟ, ତଥିନ ତାର ସାକ୍ଷାତ ପାଇ । ଏଇଙ୍କପ ଆଗ ଯାଇ ଯାଇ ଅବସ୍ଥାଇ  
ବୈରାଗ୍ୟର ଚରମାବସ୍ଥା, ପୂର୍ଣ୍ଣ ବ୍ୟାକୁଳତା, ପୂର୍ଣ୍ଣ ଟାନ୍ ।

ଏଇ ସମୟ ପ୍ରଭୁ ଭକ୍ତକେ ବହୁ ବିପଦ ଆପଦ, ଲୋଭ ପ୍ରଲୋଭନେର  
ମଧ୍ୟେ ଫେଲେ-ପରୀକ୍ଷା କରେ ଲେନ । ସହଜେ କି ଆର ତାର ଦୟା ହୟ ।  
ତା ହଲେ ତ ସକଳେଇ ତାକେ ପେତେ ପାର୍ତ୍ତୋ । ତବେ ଯେ ଛାଡ଼ିଯା ନା  
ଛାଡ଼େ ଆଶ, ତାର ହଇ ଦାସେର ଦାସ । ଯେ ବାର ବାର ବିଫଳ ହୟେ ଓ  
ଆଶା ଛାଡ଼େ ନା, ପ୍ରଭୁ ତାରଇ ଦାସେର ଦାସ ହୟେ ଥାକେନ । ଆଶା  
ଛେଡୋ ନା, ଆଶାଯ ବୁକ ବେଙ୍ଗେ କାଜେ ଲେଗେ ଯାଉ; ଏକଦିନ  
ମନୋମାଧ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହବେଇ ହବେ । ଏଥାନେ ଏସୋ, ଆସା ଛେଡୋ ନା,  
ଆଶା ଓ ଛେଡୋ ନା, ଏକଦିନ ସବ ଜାଲା ନିର୍ବାପିତ ହବେଇ ।  
ଅନୁଷ୍ଠାନିକ ଅଧିକାରୀ ଏକଦିନ ହବେଇ ।

ତାର ଆକର୍ଷଣ ଚୁନ୍ଦକେର ମତ । ଚୁନ୍ଦକ ଲୋହାଗୁଲି ଯେ ଯେଥାମେହି,  
ଯତନୁରେଇ ଥାକନା, ପରମ୍ପରର ପ୍ରତି ଆକର୍ଷଣ ଟାନାଟାମି ଆହେଇ ।  
ସଥିନ ଉତ୍ତା ପ୍ରବଳ ହୟେ ଉଠେ, କାହାକାହି ହୟ, ତଥିନ ପରମ୍ପରର ମିଳେ  
ଯାଇ । ଜୀବ ସକଳ ଓ ଏଙ୍କପ, ଏତ୍ୟକେଇ 'ଭଗବାନେର ଅଂଶ,  
'ବୈଚିତ୍ର, 'ତାର ହତେଇ ଏମେହେ, ତାତେଇ ପୁନଃ ଫିରେ ଯେତେ ସାଧ-ଟାନ୍  
ଆହେଇ । ଜୀବୁଞ୍ଚାଯ ପରମାଞ୍ଚାଯ ହତ୍ତବିତଃଇ ଟାନାଟାମି ଆହେ ।

## ଶ୍ରୀଶ୍ରୀନବକୁଳ ବାଣୀ ମାହାତ୍ମ୍ୟ ।

ସଥନ ଉହା ନିକଟବର୍ତ୍ତୀ ହୟ ଜୀବାଜ୍ଞାର ବନ୍ଦ ଦୂରାର ଖୁଲ୍ଲେ ଥାଯ, ଶୃଙ୍ଗବନ୍ଧୁ  
ମିଳନ ହୟ । ଏଇ ଟାନାଟାନିର ଗାଡ଼ ଅବସ୍ଥାଇ ଭାବ-ପ୍ରେମ ।

ତୀତେ ଭାଲବାସାଇ ଭକ୍ତି । କାନ୍ଦମନୋବାକେ ସର୍ବପ୍ରକାରେ ତାଁର  
ପ୍ରତି ଅନୁରାଗ ହେଉଥାଇ ଭକ୍ତି । ଏହି ଭକ୍ତି ବା  
ଭକ୍ତି, ଭାବ ଫ୍ରେମେ ।

ଭାଲବାସା ଗାଡ଼ ହଲେଇ ଭାବ । ଭାବ ହଲେ ଉପାସ୍ତ  
ଓ ଉପାସକ ତଫାଂ ଥାକେ ନା । ସର୍ବଦା ବକ୍ଷୁର ମତ ମିଳେ, ଗଲା-  
ଗଲି ହୟେ ବିଚରଣ କରେ । ଆର ଏର ପରେ ପ୍ରେମ । ପ୍ରେମେ ଆର  
ଦୈତ ନାହିଁ । ଅଦୈତ । ଏକେଥାରେ ସମସ୍ତକୁଳପେ-ତୀତେ ମିଶେ ଯାଓଯା,  
ଭାବ ସମାଧି ହୟେ ଯାଓଯା । ବନ୍ଧୁତଃ ଭକ୍ତି, ଭାବ, ପ୍ରେମ, ସମାଧି  
ଏକଇ ବନ୍ଧୁ । କୁକେବଳ ଉତ୍ସତିର ସ୍ତର ସ୍ତର ହେତୁ ବିଭିନ୍ନ ନାମ ହୟେଛେ ।

ଭକ୍ତେର କୃପାୟଇ ଭକ୍ତିର ସଂଗାର ହ'ୟେ ଥାକେ । ସାଧୁସଜ୍ଜଇ  
କିଳୁପେ ଭକ୍ତିର ସନ୍ଧାର ଭକ୍ତି ଲାଭେର ସର୍ବଶ୍ରେଷ୍ଠ ପଥ । ଯାର ଯା  
ହୁଁ ।

“ଆଛେ, ତାର କାହେଇ ତା ପାଓଯା ଥାଯ । ତୋମାର  
ଆମେର ଦରକାର ହଲେ, କାଠାଳ ଗାଛେ ଉଠିଲେ କି ହବେ ? ତର୍ଜନ୍ପ  
ଭକ୍ତି, ଫୁଲ ପେଣେ ହଲେ ଭକ୍ତେର କାହେଇ ଥେତେ ହୟ । “ଭକ୍ତିସ୍ତ  
ଭଗବନ୍ତକ ସନ୍ଦେନ ପରିଜ୍ଞାଯାତେ ।” ଭକ୍ତି ଭକ୍ତ ସନ୍ଦେଇ ଜମେ  
ଥାକେ । ଭୁକ୍ତ ଭଗବାନେର ପ୍ରତିମୂର୍ତ୍ତି, ତାଁର ସର୍ବଶ୍ରେଷ୍ଠ ପ୍ରତୀକ ।  
ପ୍ରଥମେ ଭଗବନ୍ତକ ସନ୍ଦେ ଯେଯେ ଭଗବନ୍ତକଥା ଶୁଣିତେ ହୟ, ମନେ ମନେ  
ବିଚାର କରେ ଧର୍ତ୍ତେ ହୟ, ବିଶ୍ଵାସ କର୍ତ୍ତେ ହୟ, ଶେଯେ କାର୍ଯ୍ୟ କର୍ତ୍ତେ ହୟ,  
ତବେଇ ଭକ୍ତିଲାଭ ହୟ । ଆର ଭକ୍ତି ଏଲେଇ ଭକ୍ତେର ଭଗବାନ୍ତ  
ଏମେ ଉପର୍ଦ୍ଦିତ ହନ ।

ଏକଦିନୁ ବାଲକ ଖର୍ବ ପିତାର ଅବଜ୍ଞାଯ, ମିମାଜ୍ଞାର ଭବ୍ସନାୟ

‘মাতৃস্মৰণীতির’ কোলে এসে কেন্দ্রে ছিল । ‘স্মৰণীতি সাধনী সতী, অর্থনী রমণী । তাই তিনি পুত্রকে প্রবোধ দিলেন—বাবা, কিসের দুঃখ এতে ? যদি সেই সর্বনিয়ন্ত্রা সর্ববহুৎপত্তির হরি দয়া করেন, তবে এ দুঃখ চলে যাবে, হরি যাকে বড় করেন, সেইই বড় হয় । তিনি যদি তোমার পর সন্তুষ্ট হোতেন, এ দুঃখ কেটে যেতো ! শুনে বালক বলে—“মা, তাকে কোথায় গেলে পাওয়া যায় ? কি কলে তিনি খুসী হোন ? তিনি কোথায় থাকেন ? আমায় বলে দাও মা, আমি এখনি পণ কচ্ছ—যেরূপেই হোক তার সন্তুষ্টি লাভ করবাই ।” মা দীর্ঘ নিশাস ফেলে বলে—‘বাপুহে, গভীর অবণ্যে বসে যুগ যুগ কঠোর সাধনা ক’রে কত মুণিষ্ঠবিরা তাকে পাচ্ছে না, তুই তাকে পাবি কেমন করে ? পঞ্চম বর্ষের বালক খ্রব এইরূপে মা’র নিকুট তাকে পাওয়ার কিঞ্চিৎ সন্ধান পেয়ে, মাতার নিকট হতে বল্ছ কষ্টে বিদায় নিয়ে রাজ্যস্থ লাভার্থে শ্রীহরিকে প্রসন্ন করে দনে চলে গেল । বছদিন উপস্থার পর শ্রীহরি প্রসন্ন হয়ে এসে দেখা দিলেন এবং মনোমত বর নিতে বল্লেন । তখন খ্রব এতদূর সাধনায় অগ্রসর হয়েছিল যে, তার কোন সাধ-কামনাই মনে আস্তে না । বলে—“হে প্রভু ! তোমার নিকট আর কি বর চাব ? সকল চাওয়া, সকল পাওয়া তোমাকেই যখন পেয়েছি, তখন আমার সব পাওয়া হয়ে গেছে । যদি ইচ্ছা হয়, তবে এই বর দাও প্রভু”—“যেন তোমাতে আমার অচলা ভক্তি থাকে ।” দৈখো, প্রথম সর্বাম হয়ে সাধনায় মামলে,

ଶେଷେ ନିକାମ ଭକ୍ତି ପେଲେ, ତୋର ଦର୍ଶନ ପେଲେ ।—ବାସ୍ତ୍ଵଧିକ, ତୋର ସାକ୍ଷାଂ ପେଲେ, ୦ ତୋର ସାକ୍ଷାଂତେ ତାକେ ଭିନ୍ନ ଆର କିଥୁଇ କାମନା-ଭାବନା ଥିଲିବା । ଏହି ଦେଖିବା, ଅନେକେ ଏଥାଳେ ସକାମ ନିଯେ ଆମେ, ଏ ନିବ, ତା ନିବ, ଏଟା ଚାବ, ଓଟା ଚାବ, ଇତ୍ୟାଦି ଭେବେ । କିନ୍ତୁ ପ୍ରକୃତ ଭକ୍ତ ଯାରା, ତାରା ଯାଇ ସାକ୍ଷାଂ ହୁଯ, ଅମନି ସବ ଚାଓଯା ଚାପା ପଡ଼େ ଥାଏ, ପାଲାଯେ ଥାଏ । ଆର ଚାଇତେ ପାରେ ନା । ଭାବେ, ପ୍ରେମେ, ଆନନ୍ଦେ ଏତେ ଏମନ ତଥ୍ୟ ହୁଯେ ଥାଏ ଯେ, ବାହୁଜ୍ଞାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆର ଥାକେ ନା ।

ଆବାର କତଜନେ ଦେଖ, ରାତ୍ରି ନାଇ, ଦିନ ନାଇ, ସମୟ ଅସମୟ ନାଇ, ଆସଛେଇ,—କେଉ ରୋଗମୁକ୍ତିର ଆଶାୟ, କେଉ ମିଥ୍ୟା ‘ମୋକହ୍ଦର୍ମା’ ହତେ ଅବ୍ୟାହତିର ଆଶାୟ, ଅତ୍ୟାଚାର ହତେ ରଙ୍ଗ ପାଦାର ଆଶାୟ; କେଉ ପୁତ୍ର-କନ୍ୟା ଧନ ସମ୍ପଦିର ଆଶାୟ, ନାମ-ସନ୍ଧା, ପ୍ରଭାବ ପ୍ରତିପଦିର ଆଶାୟ, କିନ୍ତୁ ତୋମାଦେର ଏହି ସାଧୁସଙ୍ଗେ ପଡ଼େ, ସାଧୁ ବାକ୍ୟ ଶ୍ରେଣ କରେ, ସାଧୁ-ଦର୍ଶନ ଓ ସର୍ପଶନ କରେ, କତ ଜନେ ମୁକ୍ତି ପେଯେ ସାଂଚେ, ପ୍ରେମ-ଭକ୍ତି ପାଚେ । ଭକ୍ତ-ସଙ୍ଗେଇ, ସଂସଙ୍ଗେଇ ସବ ହୁଯ । ବିଶ୍ୱାସେଇ ବନ୍ଦ ଥିଲେ ।

ଭକ୍ତି ଅଶୁଲ୍ଯ ଧନ । କୋନ କିଛୁର ସଙ୍ଗେଇ ଓର ତୁଳନା ହୁଯ ନା ।

**ଭକ୍ତିବୌର କବିର ଗେଯେଛେ—**

ଭକ୍ତି ଅଶୁଲ୍ଯ ଧନ । “ଅର୍ବବର୍ବର ଲୋ ଦବ” ହୈ, ଉଦୟ ଅନ୍ତଲୋରୁଜ ।  
ଭକ୍ତି ମହୁତ୍ତମ ନା ତୁଲେ, ଏମବୁକୋନେ କାଜ ?”

ଅର୍ବବ ଖର୍ବର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଓ, ସଦି ତୋମାର ଧନେର ପରିମାଣ ହୁଯ, ଉଦୟ

ପ୍ରତ୍ଯେକ ସମସ୍ତ ଧରଣୀର ସଦି ଭୂମି ଏକହତ ରାଜ୍ୟ ଓ ତଥା  
କିନ୍ତୁ ତାତେ, କି ହେ ? ଭକ୍ତିର ଭୁଲନାମ ଏବେ କିଛୁଇ ନାଁ !  
ଧୂଳି ପ୍ରିମାନ ।

ଏକଦିନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ, ଦେବାୟ ସମ୍ମଟେ ହୟେ କୁନ୍ତୀକୁ ବର ନିତେ  
ବଲ୍ଲେନ । କୁନ୍ତୀଦେବୀ କିଛୁକଣ ଜେବେ ବର ଚାଇଲେନ—“ହେ କୃଷ୍ଣ  
ସଦି ସତ୍ୟାଇ ଆମାର ପ୍ରତି ସମ୍ମଟେ ହୟେ ବର ଦିତେ ଚାହ । ତବେ ଏହି  
ବର ଦାଓ ଥେବେ-ସର୍ବବକ୍ଷଣାଇ ଆମାର କୋନ ନା କୋନ ବିପଦ ଥାକେ” ।  
ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ହେସେ ବଲ୍ଲେନ—“ଏତ ବର ନାଁ, ଏସେ ଅଭିଶାପ । ଧନ-ଜଳ  
ଶୁଖ-ଶାନ୍ତି, ସ୍ଵର୍ଗ ପ୍ରାପ୍ତି ଅନ୍ତ ଯା ଚାଓ ତାଇ ଦେବୋ ।” ତଥାନ  
ଆବାର କୁନ୍ତୀଦେବୀ ବଲ୍ଲେନ—“ହେ ଦୟାଲେ କୃଷ୍ଣ, ସଦି ପୁତ୍ରଗଣ ସହ  
ସାମ୍ରାଜ୍ୟ ନିଯେ ସର୍ବଦା ସର୍ବଶୁଦ୍ଧେ କାଳ କାଟାଇ ତା ହଲେ ଶୁଦ୍ଧ ପେଣେ  
ଭୁଲେ ଗିଯେ ଏକବାର ଆମରା ଦିନାକ୍ତେ ତୋମାର ନାମ ନେବୋ ନା,  
ଅରଣ କରେବାନା ; କିନ୍ତୁ ସଦି ସର୍ବଦା କୋନ ନା କୋନ ବିପରେର  
ମଧ୍ୟ ଥାକି, ତବେ କୋନ କ୍ରମେଇ ତୋମାକେ ଭୁଲେ ଥାକୁତେ, ନା ଡେକେ  
ଥାକୁତେ ପାରେବାନା । ତୋମାର ପ୍ରତି ଆମାଦେଇ ଭକ୍ତି ଅଚଳା ରବେ,  
ଆରା ଦିନ ଦିନ ବର୍ଜିତ ହେବେ ।” ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଆର କି କରେନ ?  
“ତଥାକ୍ଷ୍ମୀ” ବ’ଲେ ଭକ୍ତପଦଧୂଳି ମନ୍ତ୍ରକେ ନିଲେନ ।

ଏହି ଭକ୍ତି, ଏହି ପ୍ରେମ ରଙ୍ଗୁତେଇ ମା ସଶୋଦା ତାକେ ଚିରଦିନ  
ବେଙ୍ଗେ ରେଖେଛେ । ଭକ୍ତରାଜ ହମୁମାନ ହନ୍ତେ ପୁରେ ରେଖେଛେ ।  
ଆର ଶୋଭାଗ୍ୟର କଥା କି ବଲୁବୋ ? ତାରା ସେ ପ୍ରେମ-ସ୍ଵରୂପା ହୟେ  
ପ୍ରେମେ ଭୁବେଇ ଆରେ । ପ୍ରେମେ ଜମ୍ବୁ, ପ୍ରେମେ ଶିତି, ପ୍ରେମେଇ ଲମ୍ବ ।  
ପ୍ରେମେଇ ଜମ୍ବୁ ଈକାଶ ପାଞ୍ଚେ, ଆରୀର ପ୍ରେମେଇ କୁର୍ରାଙ୍ଗେ ଲମ୍ବ ହଜେ ।

এই প্রেমই সর্বস্ব ! প্রেমময়ই তিনি । সেই অনন্ত সত্ত্ব অনন্ত প্রেমেরই আধার ।

ভাব বা এই প্রেমের পাঁচটি স্তুর আছে । শাস্ত্র, দাস্ত,  
ভাব কত প্রকার ; সথ্য, বাংসল্য ও মধুর বা কান্তা প্রেম ।  
উহার অক্ষণ ।      শাস্ত্রভাবই ভাবের প্রথম । শাস্ত্রভাবের বজ্ঞ  
ভক্ত আছে । যাদের ভগবানে নির্ণী আছে, ভক্তি-বিশ্বাস  
আছে, যারা তাঁকে বিশেষভাবে মান্ত ও ভয় ক'রে ঢলে, আর  
সংসারের প্রতি কিছু বিরাগ,— তারাই শাস্ত্রসের ভক্ত ।

এই শাস্ত্রভাবে আরাধনা করে করে দাস্ত্বাবর উদয় হয় ।  
দাস্ত্বাবে খুব শ্লেষ্য গেছে । একেবারে তাঁর দাস হয়ে গেছে ।  
তিনি প্রভু, আমি দাস । এভাবে খুব মমতা, শ্রদ্ধা, সম্মান  
দেখায় । নিজে সৃতত সন্তস্ত থাকে । তাঁর দাসস্যদাস ভেবে  
সর্বদা তাঁর সেবা করে, ঐ সেবায়ই তার পরমানন্দের উদয়  
হয় । দাস্যভাবের ভক্ত—হনুমান, গুরুড়, হরিদাস, হৃষামন  
প্রভৃতি ভক্তগণ । আর বর্তমানে ঐ তোমাদের মহাবৌরো—  
অবতার রূদ্রানন্দ । প্রাণ একদিকে আর প্রভুর সেবা এক-  
দিকে । প্রভুর ইঙ্গিতে, প্রভুর জন্য হেসে প্রাণ দিতে সদা  
পরমানন্দ ।

রূদ্র যখন প্রথমে এথানে এলে, তখন কথা বলত । ওর-  
কথা খুব মিষ্টি ও গভীর আধ্যাত্মিক ভাবের দেখে প্রায়ই সকলে  
ওকে নান্দ বিষয়ে প্রশ্ন ক'রে ব্যতিব্যস্ত করে তুলত । আর  
এখানে আসা অব্যাধি ওর অব্যাধি—“ভাব ছাড়ি” বুলিক রইতে

“নার্টেক্ট” হয়ে গিছিল । ভাবেই ২৪ ঘণ্টা বিভোর হয়ে থাকত, থাকতে ভালবাসত । এদিকে সময় সময় দু’একটা অধূর কথা ও মধু মুখে বলতে শুনে, লোকে ওর দ্বারা আরো কিছু শুনবার জন্য বাধনা ধরছে । ও কিছুই বলছ না, তা’ব দেখে রহস্যচ্ছলে তাকে বললেম—“ওগো, কথা বলতে হলে বলতেই হয়, আর না বলার ইচ্ছা হলে একেবারেই না বলা ভাল ।” কোনও উত্তীর্ণ নাই । মধু পাবার আশা না থাকলে আর কেউ গোচাবেও না ।” অম্নি কথা বন্ধ করে দিলে । শুরুর মুখের কথাই মন্ত্র জেনে নিলে । শ্রবণ সাম্প্রাতিক জ্বে ও আর ভুলেও কথা বলে না । এক জীবন কথা না বলেই কাটিয়ে” দিলে । উঃ ! কি শুরুভর্তির আদর্শই জগতে রেখে গেল ! চোকে আঙুল দিয়ে দেখায়ে গেল ।

গোস্বামী হীরামন বাড়ীর কাজকর্ষ ফেলে কেবল-কেবলই হরিঠাকুরের নিকট যেতো দেখে, একদিন তার’ বাড়ীর মন্তি-ভাবকেরা মিলে তাকে বেদম প্রাহার কলে । মা’র খেয়ে গৈসাই গিয়ে ঠাকুরের নিকট নালিশ কলে । ‘ঠাকুর’ বলেন—“তুমিডি আমাকে সর্বস্ব দিয়েছ, তবে আমা’ব ও দেহটার উপর তোমার অত মাথাব্যথা কেন ? যার যা কর্বার করুক গে । ভালমন্দ, লাভ-লোকসান যাকে দিয়েছ, সেই-ই দেখবো । তুমি কেন ?” অম্নি চুপ হয়ে চলে গেল ! চেতন্য এল । এবার তা’র ভা’ব পূর্ণ হোল । সুম্য সময় ভাবে শুক্রবৰ্ষের বিভোর হয়ে যেতো, তৃষ্ণ থাকতো বা বোন কাজকর্ষ বীজিত প্রস্তুত পার্ত না ।

হয়ত জমিতে ষেতে পথেই বিভোর হয়ে পড়ে রলগ' আর কানু সঙ্গে কথা ও বেশী বল্ছ না। আবার আপন মনে আপন ভাবে বিড়বিড় করে কি বলত, কেউ তা. বুঝতে পার্ন না। পিতামাতা ছিল না। খুড়ো জ্ঞেষ্ঠারা রোগ ভেবে অনেক উষ্ণ পত্র জোর করায়ে সেবন করালে, তাতে আরো পাগলামী বেড়ে গেল। শেষে এক মুসলমান ফকিরকে দেখালে। ফকির তার বায়ু প্রবল হয়ে মন্তিক বিকৃতি ঘট্টে বলে লৌহ দস্ত করে তার সমস্ত শরীর পুড়ায়ে দিলে। তবুও তার ভাবের প্রিবর্ণন হোল না দেখে—হাত পা বেক্ষে হাত-পায়ের প্রতি আঙুলের মধ্যে চৈতন্য করার জন্য খেজুরের কাঁটা বিক্ষ করে দিলে, শেষে হাতের রোলার দিয়ে মেরে অচৈতন্য করে রাখলে, এতে তার হৃশ হওয়া দূরে থাক, আরো বেহশ হয়ে গেলে। মরবার সময় নিকটবর্তী জ্ঞেন ফকির পালালে। খুড়োরা খুনের দায় এড়াবার জন্য রাত্রে মৃত দেহ ক্ষঙ্গে' করে ঠাকুরের বাড়ী রেখে গেলে, দেখি ঠাকুরকি করেন! বাঁচে সেও, ভাল, মলে ও আমাদের ঘাড়ে দায় চাপ্বে ন। তোর রাত্রি ঠাকুর পায়চাঁী কলে বেরিয়েই পাঁয়ে ঝৈরামনের মৃত দেহ ঠেকেছে। তখন ঠাকুর আর কি করেন, তার গায়ে হাত দিয়ে চৈতন্য করায়ে কোলে লাইলেন আর বলেন—“হয়ে গেছে, ষাও, আর তোমার কিছু বাকি নাই। এখন জগতে এই ভাব ছড়াও।” মানুষ ছিল সেই একজন ধৈর্যেন ভাবের জলস্তমুর্তি। আত্মসম্পর্ণের পূর্ব বিকাশ। মানুষ হওয়া, ভক্ত হওয়া শক্ত

କୁଥା ! ଜୁଲେ ପୁନଃ ପୁନଃ ପୁଡେ ଗଲେ ଛେକେ ଶେଷେ ମାନୁଷ ହୟ ।

ଏର ପର ସୁଧ୍ୟଭାବ । ସୁଧ୍ୟଭାବେ ସୁଧ୍ୟଭାବ । ସୁଧା ହୟେ ତୀର୍ତ୍ତା ମେବା କରା । ଆଉ-ସମ-ଜ୍ଞାନ । ଏଭାବେ—

“କାଧେ ଚଡେ, କାଧେ ଚଡ଼ାୟ, କରେ କ୍ରୀଡ଼ାରଣ,  
କୃଷ୍ଣ ମେବେ, କୃଷ୍ଣେ କରାୟ ଆପନ ମେବନ ।”

ଏଇକପଇ ହୋଲ ସୁଧ୍ୟଭାବେର କାଜ । ଦାସ୍ତଭାବେ ପ୍ରଭୁକେ ସର୍ବବସ୍ତ୍ର  
ସମର୍ପଣ କରେ କରେ ଏକେବାରେ ପ୍ରଭୁ ହୟେ ଯାଓଯା, ତୀର୍ତ୍ତା ସମାନ ହୟେ  
ଯାଓଯା । ବ୍ରଜେର ରାଖାଲଗଣ ଏହି ଭାବେର ଉପାସକ । ତାରା ଏକ-  
ଦିନ ଓ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣମୁଖ ଅଦର୍ଶନ ହୟେ ଥାକୁତେ ପାରେ ନା, ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଙ୍କ  
ତାଦେର ଛେଡେ ରହିତେ ପାରେନ ନା । ତାଦେର ହୋଲ ନିଷାମ-ନିର୍ଜଳୀ  
ଭାଲବାସା ଗ୍ରିଶ୍ରୟହୀନ ଭାଲବାସା ! ଉଚ୍ଛିଷ୍ଟ ଫଳ ମିଷ୍ଟ ବୁଲେ ତୀର୍ତ୍ତା  
ମୁଖେ ତୁଲେ ଦିତ । ଉଚୁନୀଚୁ ପ୍ରଭେଦ ଭୁଲେ ଗିଯେ କଭୁ ତୀର୍ତ୍ତା କ୍ଷକ୍ଷେ  
ଚଡ଼ିତ, କଭୁ ତୀକେ କ୍ଷକ୍ଷେ ଚଡ଼ାତ । ତୀକେ ରାଖାଲରାଜୀ କରେ  
କଭୁ ନବପଲ୍ଲବେର ଶାଖା ଭେଙ୍ଗେ ଚାମର ବ୍ୟକ୍ତିନ କର୍ତ୍ତ, ଛର ଧର୍ତ୍ତ ।  
ବନ୍ଧୁ ବିରହ ତାଦେର ଅମହ । ନିତ୍ୟାନନ୍ଦ, ଅର୍ଜୁନ, ବଲରାମ, ଲକ୍ଷ୍ମଣ  
ପ୍ରଭୃତି ମୁହଁ ପୁରୁଷଗଣଇ ଏହି ଭାବେର ଭକ୍ତ ।

ତାରପର ଆସେ ବାଂସଲ୍ୟଭାବ । କ୍ରମେହି ଏକହେର ଦିକେ-  
ମିଳନେର ଦିକେ ଯାଚେ । ବାଂସଲ୍ୟଭାବେ ଭ୍ରଗ୍ବାନ-ବାଲ-ଗୋପାଳ ।  
ପ୍ରାଣ-ପୁତ୍ରଲିକା, ସଥାସର୍ବବସ୍ତ୍ର ଅଭିଭାବକ-ଅଭିଭାବିକୀ ହୟେ, ମାତା-  
ପିତା ହୟେ, ଶୁରୁ ହୟେ କଭୁ ପୁତ୍ର କୁଞ୍ଚାର ଶ୍ଵାସ, କଭୁ ଶୁଣେର ଶ୍ଵାସ,  
କ୍ଷଣେ ଅନ୍ଦର ଝରେ, କ୍ଷଣେ ତାଡିଭା କରେ, କ୍ଷଣେ ଆଦାର ବନ୍ଦମଣି

ব'লে বক্ষে লুকাইয়ে রাখে। আত্মকূপে আত্মজীর্ণপে সৈৱা করে,  
তাঁর মন্ত্রামঙ্গল চিন্তা করে। যেন তাঁর মা বাপ আর কি ?  
মনে হয় যেন কুত্রিম—মায়া। কিন্তু তা নয়। ওর মধ্যেও  
সে যে স্বয়ং ভগবান অনন্ত সত্ত্বা সে বোধের কথন অন্যথা হয়  
না। শাস্ত্র-দাস্ত্র-সখ্য ভাব ও তার মধ্যে থাকে। তবে  
বাংসল্যভাবই অধিক থাকে। কিন্তু ভালবাসার অভাবেই এমন  
করে তোলে।’ রাজা নন্দ, মাতা যশোদা, শচীরাণী, এরা এই  
ভাবের সাধক।

(শ্রীশ্রীঠাকুর নিজের পায়ের নৌচে একস্থানের “হাঁড়খোজা”  
অনুথ দেখায়ে প্রায়ই বলতেন) — এটা আমার মায়ের অভিশাপ।  
মা এখনো যেমন আমাকে স্নেহ করেন, আবার ক্ষণে ক্ষণে কি  
যেন ভেবে আমার নাম নিয়ে তন্ময় হয়ে যান, ছোট বেলা ও  
ক্রীকৃপ ছিলেন। শুধু কালে প্রায়ই মাঠে “দাঢ়ে” খেলতাম।  
মা কয়েকদিনই নিষেধ কুলেন, কিন্তু শুন্তেম না। একদিন  
দৌড়ে খেলার মাঠে যেতেই মা নিষেধ করে বলেন—“এরে, হাতি  
পা ভেঙ্গে যাবে, কাটাকুটা ফুটবে।” যাস্না খেলতে। কিন্তু  
খেলার সঙ্গের টানে কি আর না যেয়ে পারি ? যেতে দেখেই  
রাগ করে বলেন—“নির্বিংশ্শে, আমার কথা যেমন মানলিনে  
তেমন তোর পায়ে যেন আজ কাটা ফুটে।” আহা, “দাঢ়ে  
খোটে” গিয়ে পা দিতেই মন্ত্র! এক খেঁজুরের কাটা বিক্ষুলে!  
আমার কাঁচা শুনেই ত মা আবার দৌড়ে এসে কত আহা বাহা  
করে লাগলে। আর তাঁর অভিশুপের অন্ত নিজেছে পুনঃ পুনঃ।

ଧିକାର ଦିତେ ଲାଗଲେ । କାଟା ତ ସଜୀର୍ବା ଟେନେ ବେର କରେ ଦିଲେ । କିନ୍ତୁ ମରୀ କାଟା, ସବଟା ବେରିଲେ ନା । ତାହିଁ “ହାଡ଼ଗୋଜା” ହୟେ ରଯେ ‘ଗେଲ୍ । ଏଥିନ ଯଥିନି ଏଥାନେ ହାତ ପଡ଼େ ତଥିନି ମାଯେର ସତର୍କେର କଥା ମନେ ପଡ଼େ । ମା, ବାପ, ଶୁରୁ ଏଦେର କଥା ମାନ୍ତେ ହୁଥ । ତାଦେର ଅଛୈତୁକୀ ଭାଲବାସା, ତାରା ଯେ ଶ୍ରେଷ୍ଠ କରେ, ଭାଲ ବାସେ, ତାର ବିନିମୟେ କିଛୁଇ କଥିନେ ଚାଯ ନା, ଶୁଧୁଇ ଭାଲବାସେ, ଭାଲବାସାଇ ତାଦେର ଭାଲବାସା ।

ଏଇ ବାଂମଲ୍ୟ ଭାବ ହତେ ଆରଓ ଯେ ପ୍ରଗାଢ଼ ଭାଲବାସା ତାହାଇ ମଧୁର କାନ୍ତା ବା ବନ୍ଦୁ ଭାବ । ସ୍ଵାମୀଙ୍କୁତେ, ବନ୍ଦୁ-ବନ୍ଦୁତେ ଯେ ଭାବ, ସେଇକ୍ରପ ଭାବ । କିନ୍ତୁ ବର୍ତ୍ତମାନେ ସ୍ଵାମୀଙ୍କୁତେ ଯେ ଭାବ ତା ଏଭାବେ ମଞ୍ଚେ ତୁଳନା ହୟ ନା । ବନ୍ଦୁଭାବଇ ମଧୁର ଭାବ । ଏ ମଧୁରଭାବେ ସବଇ ମଧୁର—

“ମଧୁରଂ ମଧୁରଃ ବପୁରସ୍ତ ବିଭୋ ମଧୁରଂ ମଧୁରଂ ମଧୁରମ୍ ।

ମଧୁଗଞ୍ଜି ମୃଦୁମୃତମେତଦହୋ ମଧୁରଂ ମଧୁରଂ ମଧୁରମ୍ ॥

ଇହାଇ ବିଶୁଦ୍ଧ ପ୍ରେମ ! ତାର ନିକଟ “ପ୍ରଭୁର ଶରୀର ମଧୁର, ଚଳନେ ବସନେ ମଧୁର, ହାସିଟି ମଧୁର, ମଧୁର ଗଙ୍କେ ସବ ଡର ପୂର୍ବ” ସର୍ବକ୍ଲପେ ସର୍ବଭାବେଇ ମଧୁର । ମଧୁର ପ୍ରଭୁ ! “ପ୍ରଭୁଇ” ମଧୁମୟ ! ଏଥାନେ ପୂର୍ବ ଅନ୍ତରେ ଭାବ ! ସକଳ ଭାବେର ପୂର୍ବ ବିକାଶ ଭାବ ! ଏ ସେଇ ଅଙ୍ଗ-ଗୋପୀର ନିଗୃତ ଅଛୈତୁକୀ ମହା ପ୍ରେମ ଭାବ । ଏଇ ପର ଯା, ତା ଭାବୁଁ ସମାଧି, ମହା ସମାଧି—ମହୀଁ ନିର୍ବାଣ ଆର ବଳାବଳୀ, ଲୌଳା ଖେଳୀ ନାଇ । ସବ ସମାଧା, ସବ ସମାଧା, ସବ ସମାଧା, ଶ୍ରମ—ଶ୍ରମ !

(ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରୁକୀ ଭାବ ସମାଧି)

ଭାବ କି ? ଏକମାତ୍ର ତୀର ପ୍ରତି ନିର୍ମଳ ପ୍ରାଣ ଦେଖୁଯା ଭାଲ-  
ପ୍ରେସ, ପ୍ରେସର ବାସାଇ ଭାବ । ଏତେ କୋନ ଆଭିଚାର ବାଟି,  
ସତାବ୍ଦୀ, ଭକ୍ତ ଓ ଅଭ୍ୟାସ । ମାନାମାନ୍ ନାହି, ଭଦ୍ରାଭଦ୍ର ନାହି, 'କୋନ ପ୍ରକାର  
ବନ୍ଧନତ୍ୱ ନାହି । ମୁକୁତଭାବ ହଇତେଇ ପ୍ରେମେର ଜନ୍ମ । ମୁକ୍ତିଃ ବା ପୂର୍ଣ୍ଣ  
ପ୍ରେମଭାବ ଏକଇ ବନ୍ଧୁ । ଭାବ ମେଇ ଅନ୍ତର ପ୍ରେମ ସମୁଦ୍ରେଇ  
‘ନାହ’ ଉପକୂଳ ଅଂଶ । ଏହି ଭାବ ମାଛେ ଥାକିତେଇ ତରୀକୁଳି  
ପ୍ରେମ ତରଙ୍ଗେ ଚିକାଏ ଉତ୍ତଳ-ପୁତ୍ତଳ ତାଳ ବେତାଲେ ନାଚିତେ ଥାକେ,  
ଭାସିତେ ଥାକେ । ସଥନ ମହାସମୁଦ୍ରେ ଗିଯେ ପୌଛେ ତଥନ ଆର ମାଚା  
ନାଚି ନଡ଼ାଚଢ଼ି ନାହି ! ମେଥାନେର ଭାବ ଶାନ୍ତ ପ୍ରଶାନ୍ତ ଗନ୍ଧାର ଚିହ୍ନ  
ମହାମହିଯାନ୍ ! ଇଚ୍ଛା, ଅତଳ ତଳେ ଡୁବେ ଥାକେ କି ଭେଦେ ଯାଯା !  
ବଜୁଇ ପବିତ୍ର ଲେ ମହାଭାବ ! ମେ ଶୁଦ୍ଧ ଆନନ୍ଦ-ମହାନନ୍ଦ ପୂର୍ଣ୍ଣ-  
ବ୍ରଜାନନ୍ଦ !

‘ଏହି ଭାବେଇ ତୀର ଲୀଳା ବିଲାସ ! ଭକ୍ତ ଛାଡ଼ା ତିନି ଏକ  
ଦୃଷ୍ଟି ରୈତେ ପାରେନ ନା, ଭକ୍ତେତେ ପାରେ ନା । ତଥନ ଉଭୟେ—’  
‘ରୂପ ଲାଗି ଅର୍ପି ଝରେ, ଶୁଣେ ମନଭୋର ।

‘ପ୍ରତି ଅଞ୍ଜଲାଗି କାନ୍ଦେ ପ୍ରତି ଅଞ୍ଜ ମୋର ।’ ଏହି ଭାବ ହୟ ।  
ଚକ୍ର ମେ ରୂପମାଧୁରୀ ଭିନ୍ନଅଶ୍ୟ କିଛୁ ଦେଖିତେ ପାଯି ନା, କର୍ଣ୍ଣ ତୀର  
ମଧୁମୟ ‘ବାଣୀ’, ତୀର ମଧୁମୟ ଶୁଣିତେଇ ମୁଖ ହୟେ ଯାଯା !  
ନାସିକାର ନିକଟ ତୀର ମଧୁର ଶ୍ରୀଅଶେର ମଧୁଗଞ୍ଜି ବୈ ଆର କିଛୁଇ  
ଭାଲ ଲାଗେ ନା ! ରମନା ତୀର ନାମ କୌର୍ତ୍ତନେ ଓ କଥନେ ଏମନିଇ  
ବିଭୋର ହୟେ ଯାଯା ଯେ, ଅଞ୍ଜକୋନ ବୋଲ ଉଚ୍ଛାରଣ କରେ ଇଚ୍ଛା  
କରେ ନା ।’ ତୀର ମହା ପ୍ରସାଦୀବ୍ରୁ ଅଞ୍ଜ ରାଜଭୋଗେତେ ତୃପ୍ତି ପାଯ

না। তাঁর সৃষ্টি সদা যিলন হয়ে থাকবার জন্য বগেশ্বরীয় ব্যাকুল হয়ে থাকে। তাঁর নিকট যেতেই চরণস্থান আনন্দে নেচে উঠে। তাঁর সেবায়ই ইন্দ্রিয় পরম পরিতৃষ্ঠি পায়। তাঁর শ্রীচরণে মন্ত্রক চিরকালের জন্য মুইয়া যায়। আর সেত তাঁর বক্ষমণি, ‘হৃদয়ের ধন। অহো, “মনের কথা কইব কি সই কইতে মানা।” কি আর কহিব ? কাম-ক্রোধ-লোভ-মোহ-মদ-মাংসর্য সবই তাঁর দিকে ঝুকে পড়ে, তাঁর দাস হতে চায়, দাস হয়ে তাঁর সেবায়ই স্মৃতি হয়। এমন পরম ভাবস্থ মহাত্মার দ্বারা কি আর কোন কর্ষ চলে ? তাঁর সবই যে তাঁতে সমর্পিত ।

“চোড় দই কুল কি মান ক্যা করে গা কোই ?”

আকে শিরমোরমুকুট, মেবে পতি মোই।” কুলমানের শর্যানা সব ত্যাগ করেছি ! কে কি আর করবে আমার ! যাঁর শিরে ময়ুর মুকুট সেইই আমার একমাত্র পতি একমাত্র গতি ! আমার আর কিছুরই দরকার নাই। আমি দুর্ঘিয়ার অন্ত কিছুই চাই না। আর কিছুরই ও ঘণ্টা লজ্জা বা ভয় রাখি না। ভজ্ঞমতো মীরাবান্তির এইরূপ ভাব হওয়ায় ‘এইরূপ বজ্ঞন-পতি-পুত্র, কুলমান, রাজ্য-সুগটুক সব ত্যাগ করে, সব বাধাবিল্ল অতিক্রম করে একদিন শ্রীকৃষ্ণে আত্ম-নিবেদন করে, ‘ঘর কৈল বাহির, বাহির কৈল ঘর’ করে ছিল। তাঁর মত সতীতে দেশ ভরে উঠুক গো !

ভাবে মানুষকে উশ্চাদ পাগল করে তোলে। শ্রিন বল্কে শনি-বজ্ঞন পর নিকটে পায়, তবে, আর তাঁর হিতাহিত জান-

ଥାକେ ନା । କୋଥାଯ ଥୋବେ, କି ଯେ କରେ ଆର କେବେ ପାଇଁ ନା । ଚନ୍ଦ୍ରବଳୀର କୁଞ୍ଜେ ବେଦିନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଯେତେନ, ସେଦିନ ଜ୍ୟୋତି କି ଆନନ୍ଦ ହୋଇ । ତାବେ ସେ ମେ କୋଥାଯ ରାଖିବେ ସେହାନ ଧୂଞ୍ଜେ ପେତୋ ନା । ଏକବାର ସୁକେ ନିତ, ଏକବାବ ମାଥାଯ ନିତ, ଆବାର କଥନ କଥନ ବା ମୁଖ ଚୁପ୍ଚନ କୁଣ୍ଡେ କଣ୍ଠେ କାମ୍ଭିଯେ ଚୋକ ମୁଖ ଲାଲ କରେ ଫୁଲିଯେ ନିତ । କିମ୍ବୁ ଅନ୍ତର ପ୍ରେମେର ଠାକୁର ପ୍ରେମେହ ଯେ ବାଙ୍କା, ଯେ ଯା କ'ରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ, ତାତେଇ ସେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ! ଆବାର ଯଥନ ଶ୍ରୀରାଧା ତାକେ ଐ ଅବହାୟ କିରେ ପେତୋ, ଆର ଦେଖିତ ଯେ ଚନ୍ଦ୍ର ତାବ ପ୍ରାଣ ବଲ୍ଲଭକେ ଏକାପ ବାଙ୍କମୌର ମତ କାମ୍ଭିଯେ ଦିଯେଛେ, ତଥନ ତାର ପ୍ରତି ଯେ କତଥାନି ବାଗ ହୋଇ ଆର ବଲ୍ଲତୋ—“ପ୍ରିୟକେ ଏହି ଭାବେ କଷ୍ଟ ଦିଲେ ଆହେରେ । ତାର ହୁଅଥି ହୁଥୀ ହତେ ହସ୍ତ । ତୁମି ଭାବ ସାମଳାତେ ନା ପେରେ ‘ସାମାଜିକ ଆଜ୍ଞା ହୁଅଥି ମୋହେ ପଡ଼େ ଆମାଦେର ଅଭୁକେ କାମ୍ଭିଯ ଦିଲେ !’, ମେ ତାର କତ ଯତ୍ରେର କତ ଆଦରେର ଧନ । ତାର ବିନ୍ଦୁ କଷ୍ଟ ଓ ଯେ ମେ ମହ୍ୟ କଣ୍ଠେ ପାରେ ନା । ମେ ଯେ—ତାରେ ଫୁଲ ବାସରେ ଫୁଲେର ଶ୍ଯାମ ରଂତନ ବେଦୋର ଉପରେ ବକ୍ଷେ ଧରେ ସମାଦରେ ଭାବିତ କମଲିନୀ ରାଇ—ଉଚ୍ଚ କୁଚେର ଆଘାତ ଲେଗେ ଶ୍ଯାମାଙ୍କେ ବେଦନା ଲାଗେ । ଆହା । ରାଇ ଯେ ତାରେ ରତ୍ନ ବେଦୋବ ଉପର ଫୁଲେର ବାସର ମାର୍ଜିଯେ, ତୀର୍ତ୍ତପରି ଫୁଲେର ଶ୍ଯାମ କରେ ତନ୍ତ୍ରପରି କମଲିନୀ ଆପିନି ଶଯନ କ'ରେ ତାର ବକ୍ଷେପରି ଜଗତବଲ୍ଲଭ ଶ୍ଯାମକେ ରାଖିତେନ ! ତାତେ ଓ ମୋହାନ୍ତି ନାହିଁ, ବାଇ ଉଚ୍ଚ କୁଚୁଗଲେ ହସ୍ତ ଦିଯେ ବଲ୍ଲତେନ ହେ କୁଚବ୍ୟ, କୌମରା କୌମର ହସ୍ତ ତୋମାଦେର ଆୟୋଜନ ଲେଗେ ଯେବେ ଆମାର ଶ୍ଯାମାଙ୍କେ ବେଦନା କାଳୁଗେ । ଏକଥି ବଲ୍ଲତେ ବଲ୍ଲତେ

য়াইবের কুচবুল কোমল হয়ে গিছে। যে পক্ষ রমণীর কুচবুল কোমল, তারা রাখা অংশ স্বরূপনী, প্রেমিকা ব'লে আনবে। শ্রীরাধাই জগতে শ্রীকৃষ্ণের সম্যক 'যত্ন করিতে জানে'। তিনি হলেন ভাববাজ্যের একচ্ছত্রী সাত্রাঞ্জী, তার নির্মল নিষ্ঠাম অমূল্য প্রেমের এক এক ধূলি পূরিমাণ পেলে জীব ধন্ত হয়ে থার। প্রেমেই শুধু প্রেমধর বাঢ়া! প্রেম বিনা তাকে পাওয়া যায় না, রাখা যায় না। ওগো, দে যে বিনা প্রেম সে বৌজাঁৎ নহি !

একদিন অর্জুন শ্রীকৃষ্ণকে জিজ্ঞেস কলে—“সখে, এ জগতে তোমার শ্রেষ্ঠ ভক্ত কে? শ্রীকৃষ্ণ বলেন—‘বুদ্ধাবনের ঐঙ-গোপীরাই আমার সর্বশ্রেষ্ঠ ভক্ত।’” অর্জুন মনে ভাবছিল শ্রীকৃষ্ণ তাকেই নির্দেশ করবেন। কিন্তু তার নাম না বলে গোপীগণের নাম বলেন। এতে অভিমানী হয়ে অর্জুন “হ” দিয়ে বলে “আমার চেয়েও যে তোমার প্রিয় ভক্ত থাকতে পারে, তা চলে না দেখলে বিশ্বাস করি না।” তচ্ছুবণে শ্রীকৃষ্ণ উদাসীন ভাবে বলেন—“বিশ্বাস না হয়ত গির্বে ‘পরীক্ষা করে আস্তে পার।’” অর্জুন তখনি গাঁওব হস্তে বুদ্ধাবন যাও কলে। সে শ্রীকৃষ্ণের বাকে জীবন পর্যান্ত ত্যাগ কর্তে পারে, তাকে তিনি জগতে আর কিছু জানে না, মানে না, তার চেয়েও বড় ভক্ত আছে, না দেখ্নো স্বস্তি হচ্ছে না। বুদ্ধাবনে এসেই অর্জুন কুঁজে কুঁজে গোপীদের খুঁজে বেড়াতে লাগলে। প্রজ্ঞেক কুঁজেই, দেখে কুঁজবাসিনো নৈনা বিচিত্র রংএর সাজসজ্জা,

ଓ ଅଳ୍ପକ୍ଷାରେ ସ୍ଵଜ୍ଞତ ହୁଏ ଅଙ୍ଗେ ଚନ୍ଦନ ଲେପନ କରେ । • ତାଦେର ହାବତୋବ ଦେଖେ କିଛୁଇ ବୁଝେ ଠିକ କରେ ନା ପେରେ ଜିଜ୍ଞେସ, କଲେ—“ଓଗୋ, ଏଥାନେ ଗୋପୀରା ଥାକେ କୋଥା ଜାନ ? ତାରା ଉତ୍ତର ଦିଲେ, “କେନ, ଆୟୁରାଇ ତ ଏବନେ ଗୋପୀଗଣ । ତୁ ମି କି ଚାହୁଁ ? ତଥନ ଅର୍ଜୁନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣର ପ୍ରିୟ ଭକ୍ତ ବିଲାସିନୀ ଗୋପୀଦେର ଦେଖେ ଏକେ-ବାରେ ଚଟେ ଗିଯେ ଜିଜ୍ଞେସ କଲେ—‘ଆଜ୍ଞା ତୋ ଯରାଇ ସଦି ଗୋପୀ, ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଭକ୍ତ ଗୋପୀ ହୁ, ତବେ ଅଙ୍ଗେର ଅତ ସାଜନା କରୁ କେନ ? ଚନ୍ଦନ ପରାହ କେନ ?’” ଗୋପୀରା ବଲିଲେ—“ମଶାୟ, ଚଟୁଛେନ କେନ ? . ଏହି ଯେ ଆମରା ମେଜେଛି, ଚନ୍ଦନ ପରାହ, ଏ ତ ମେଇ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣର ଅଙ୍ଗେଇ । ତାର ଏମବ ଅତ୍ସ ସାଜାଲେ, ଶୁନ୍ଦର ଦେଖାଲେ ତିନି ବଡ଼ ଶୁଥୀ ହନ, ତାଇ ତାର ଅଙ୍ଗେଇ ଆମରା ସାଜାଚିଛି, ଆଦର ଯତ୍ନ କରୁ କରୁ । ଏ ଅଙ୍ଗେ ତ ଆମଦେର ଆର ବିନ୍ଦୁମାତ୍ର ଅଧିକାର ନାହିଁ । ସବହି ସେ ଆମରା ତାତେ ସଂପେ ଦିଛି ।” ଏବାରେ ଉତ୍ତରେ ଅର୍ଜୁନ ଆରୋ ଯେଗେ ଗେହେ । ଭାବହେ ଭଣ୍ଣାଣ୍ଣଲୋ ଆମାର ସଙ୍ଗେ ତାମାସା କରେ, ଆର ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଓ ତାମାସା କରେ ଆମାକେ ଏହି ତାମାସା ଦେଖାତେ ପାଠାଲେ ।”, ଆଜ୍ଞା ଦୁଇ ଦେଖି ତୋରା କେମନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ସଂ ସଂପେଛିସ୍, କେମନ ସୁନ୍ଦାରନେ ସମ୍ମେ ନିଜ ଅଙ୍ଗେ ଚନ୍ଦନ ମେଥେ ଦାରକାମ୍ପ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣର ଅଙ୍ଗେ ଆଖାଚିଛିସ ? ” ବଲେଇ ଗାଣ୍ଡିବେ ତୀର ଯୋଜନା କରେ ତାମେର ପ୍ରତି ଛୁଡ଼ିତେ ଥାଇଲେ । କିନ୍ତୁ ଆଶର୍ଯ୍ୟ ଏକେ ଏକେ ତାର ସମସ୍ତ ବାଣ ଶେଷ ହୁଏ ଗେଲ, ତୁଣ ଶୁଣ୍ଟ ହୋଲ, ତବୁ ଗୋପୀଗଣେର ମୁକ୍ତି ଏକଟି ବାଣର ବିନ୍ଦୁ ହଲିନା, କୋଥାରେ ଧେନ ଅନୁଶ୍ୟ ହୁଏ ଗେଲ । ତୁାର ତାରା ପୂର୍ବେର ମୁତ୍ତି ହାସ୍ୟ ମୁଖେ ଚନ୍ଦନର ପାଥରେ । ଅର୍ଜୁନ ଆଜ୍ଞା

বিজয় নাম রাখতে পাললে না, সামাজি গোপীদের নিকট  
পরাজিত হয়ে ক্ষেত্রে দুঃখে, রেগে গিয়ে শ্রীকৃষ্ণের নিকট উপস্থিত  
হ'ল। সেখানে গিয়ে দেখে আর এক আশ্চর্য ব্যাপার। কে  
যেন শ্রীকৃষ্ণের সমস্ত অঙ্গ বাণে একেবাবে বিন্দ করেছে।  
সর্বাঙ্গ দিয়ে রক্তের শ্রোতঃ বইছে। দেখে অর্জুন আরো রেগে  
গেল। “কে এমন কার্য করেছে, বল সখে, এখনই তার  
সমুচিত শাস্তি দিই।” তখন শ্রীকৃষ্ণ ঘৃত হেসে বলে “অর্জুন  
চিন্তে পারছ না? পাগল হয়েছ? দেখ দেখি এ শরণ্গলো  
কার? তোমার তুণ শূণ্য কেন? দেখতে পাচ্ছ না? এসবই যে  
তোমার কাজ। তুমি বিনা আমার অঙ্গে কে অন্ত বিন্দ করে  
পারে? গোপীতে আর আমাতে যে কোনই ভেদ নাই। গোপী  
অঙ্গও যা আমার অঙ্গও তা। তারা যে সবই আমাতে সমর্পণ  
করেছে।” তখন অর্জুন লজ্জিত হ'য়ে শ্রীকৃষ্ণের চরণে প'ড়ে  
ক্ষমা ভিক্ষা নিলে। শ্রীকৃষ্ণ ও তাকে সান্ত্বনা দিয়ে তার শর  
ণ্গলি খুলে পুনঃ তার তুণে ভরে দিলে। প্রেম কি সৌজা?  
প্রেম কি সামাজ্যে ঘটে, স্বজ্ঞনি! প্রেম নয় প্রেম ক'চাসোনা,  
প্রেম যেন পরশমণি! প্রেমিকে বলে—

“আত্মেন্দ্রিয় প্রীতিবাঙ্গা তঁরে বীল কাম,  
কৃষ্ণেন্দ্রিয় প্রীতিবাঙ্গা ধরে প্রেম নাম।”

প্রেম আর কাম আকাশ প্রাতাল তফাও। কামে একাই  
সঙ্গে করে চায়, প্রেমে একাধি তপ্তি হয় না, দশমনে সঙ্গে  
করাতেই তৃপ্তি। কাম স্বার্থ, প্রেম নিঃস্বার্থ। কাম সংকীর্ণ,

প্রেম বিস্তৃত । গোপীগণ ও শ্রীকৃষ্ণেই ছিল খাটি প্রেম ভাব ।  
তাই অতি গোপী না হইলে শ্রীকৃষ্ণের প্রেম পূর্ণ হোত না । আর  
সকল গোপীসহ ও শ্রীকৃষ্ণের মিলন না হলে পূর্ণানন্দ রংম রূল  
হোত না । প্রেমিকে ভাবে, আমি বস্তুকে, আমার প্রস্তুকে  
নিয়ে আনন্দ পাচ্ছি, অপর সকলে 'ও আমার বস্তুকে নিক, পা'ক,  
পেয়ে আনন্দ পা'ক । তবেই তার স্বর্থের পরিত্বন্তি ।

যারা খাটি প্রেমিক, খাটি ভক্ত, তারা সেই প্রেমময়ের নিকট  
কিছুই চায় না, চাইতে পারে না । আর তারা বলতে ও পারে  
না, কেন প্রেমময়কে ভালবাসে । যদি প্রশ্ন কর, বলবে—  
“ভালবাসি ব'লে । ভালবাসি, ভালবাসৃতে ইচ্ছা করে বলে  
ভালবাসি ।” ঝোপদৌ একদিন ধর্মরাজ যুধিষ্ঠিরকে বলেছিল  
“মহারাজ, তুমি সর্বক্ষণই সর্বকার্যেই ধর্মকে মেনে চলছ,  
রক্ষা করে চলছ, কিন্তু ধর্মত তোমাকে একদিন ও রক্ষা করে না,  
একবার ও তোমার দিকে চাইলে না ?” উত্তর হোল “ঐ  
প্রশান্ত গঙ্গার মহান হিমালয়ের দিকে চেয়ে দেখো,—দেখো,  
ঝোপদৌ কেমন শুন্দর দেখাচ্ছে । তুমি কি ও সৌন্দর্য না  
দেখে পার ? উহা ভাল না বেসে কি পারা যায় ? ও ত পাথর,  
ও তোমায় আমায় কি কাউকে কিছুই দেয় না । কিন্তু ও ভাল  
জিনিষ কি ভাল না বেসে পারা ? যায় ? ধর্ম ও তাই । ভাল,  
তাই ভালবাসি । উহা আমাকে কিছু দিক বা না দিক । আমি  
ত আর ধর্ম বণিক নই ! ধর্মের বেচাকেনা করিনে ! ,যে ভাল-  
বাসার প্রতিদান ন চাবি । আমার স্বভাব, যা ভাল তাই ভালবাসা ।

ভালবাসাই ধর্ষ্ম। মানুষেতে নিষ্ঠা ভক্তি মাত্র সার।  
জীবে দয়া, নামে রূচি, মানুষেতে নিষ্ঠা; ইহা ছাড়া আর যত  
সব ক্রিয়া অষ্টা। নামেতে রূচি, সর্বজীবের প্রতি দয়া, আর  
মানুষেতে—মানুষ ভগবানের বহু মুর্তিতে বিশ্বাস--ভক্তি ও সেবা  
যে করে সেই ধন্ত, সেইই যথার্থ পূজা করে। এছাড়া আর  
কোন ক্রিয়া নাই, কোন পথ নাই, ধর্ষ্ম নাই। 'সদাই তোমরা  
প্রেম ছড়াও।' প্রেমের নিকট লাভালাভ নাই, জাত বিচার  
নাই, ভেদাভেদ নাই, ছোট বড় নাই, স্ত্রীপুরুষ নাই, এমন কি  
জীবজন্ম, বৃক্ষলতাদি স্থাবরে ও নির্বিচারে প্রেম দাও। যাকে  
সামনে পাবে তাকেই ধরে প্রেম দাও, কোল দাও, তার সাথে  
মিশে যাও। আমার এ পঞ্চভৌতিক দেহটাকে শুধু ভাল-  
বাস্তে ভালবাসা হয় নারে! ও আমার নিকট এসে পৌছায়  
না আমার অনন্ত মুর্তি অনন্তরূপ। সব তার মধ্যে আমি আছি।  
সব তার মধ্যে আমাকে জেনে সবতা নিয়ে থাকো। সবতায়  
আমাকে দেখে আমাময় হয়ে যাও, আমি হয়ে যাও, ডুবে যাও।  
ওঁ শান্তি হরি ওঁ।

---

## সাধু-সঙ্গ ।

সাধু উক্তের লক্ষণ ( শ্রীশ্রীঠাকুর গাইলেন )—  
কিঙ্গপঃ  
সাধুর সঙ্গেতে প্রাণ জুড়ায় রে,—  
শীতল হয় রে তাপিত অঙ্গ ।  
  
সাধুর গুণত যায় না বলা,  
তার চিত্ত শুক্র অন্তর খোলা,  
দর্শনে যায় মনের ময়লা রে—  
স্পর্শনে হয় প্রেম তরঙ্গ ।  
  
সাধু যদি দয়া করে,  
চাঁদ গৌরু দিলে দিতে পারে ;  
আপন রং ধরাইতে পারে রে—  
তাইরে বলি অন্তরঙ্গ ॥

অহো, এইই হোল সাধুর প্রভাব । আপন রং ধরায়ে তবে  
ছাড়ে । তার সঙ্গে প্রাণ শীতল হয়ে যায়, সে যে কি আনন্দ !  
ওগো সই, সে সঙ্গের সঙ্গী বিনো তা কেউ জানে না । তেওঁমরাই  
সেই আনন্দ পুরোপুরিভাবে, পাছ ! এই স্থানই এখনই স্বর্গ,  
গোলোক ধাম ! সাধুসঙ্গ-সাধু-সীধু, ওম ( ভক্তগণ সঙ্গ শ্রীশ্রীঠাকুরের  
ভাব সমাধি ) ।

‘সাধুরা কিছুরই অপেক্ষা রাখে না।’ তারা পূর্ণ, স্বাধীন, স্বাবলম্বী সর্বিত্র সর্ববস্তুতে ব্রহ্ম জেনে তাঁতে ভক্তিমান।—তাঁর বিলাস জেনে সকলেই তারা প্রেম করে। জগতে তাঁরাই মাত্র প্রতিদ্বন্দ্বীহীন, শক্রহীন স্বতন্ত্র। তাদের বস্তুধৈব কুটুম্ব। তারা স্বত্ত্বে দুঃখে স্তুতি নিন্দায় উদাসীন, তাদের দ্বারা কেউ উদ্বিগ্নও হয় না, তারাও উদ্বিগ্ন হয় না।—“দুঃখেষ্যনুদ্বিগ্নমনাঃ, স্মৃথেষ্য বিগত স্পৃহাঃ।” কোন কামনা বাসনা, কোন অহঙ্কার নাই। আছে কেবল দয়া, ভালবাসা, হৃদয়ে প্রেম অনন্ত প্রেম, প্রেমই সর্বস্ব। সৌমা প্রশান্ত তাঁর মৃত্তি।

প্রভু বলেছেন—‘আমার ভক্তগণ ব্রহ্মহ, ইন্দ্রহ, এমন কি মোক্ষহ পর্যন্ত চায় না। তারা চায় শুধু আমাকে। আর কিছুতেই তাদের অভিলাষ নাই।’ এতদূর না হলে কি ভক্ত হওয়া যায়? ভক্ত হওয়া শক্ত কথা, শাক্তরাই ভক্ত।

যখন রামচন্দ্র সৌতা উদ্বার ক'রে বন হতে অষোধ্যায় সংহাঁসনে এসে বসুলেন, তখন একদিন সন্ধিকে পারিতোষিক বিতরণ করেন। সমস্ত উপর্যার যখন সকলকে দেওয়া শেষ হয়েছে, এমন সময় হনুমান এসে উপস্থিত হোল। তখন ঠাকুর আর কি দেবেন? নিজের গলার হার তার গলায় পরায়ে দিলেন! সকলেই হনুর ভাগ্যের প্রশংসা কুলে। হনুমান ও পরম পূর্খী হল। কিন্তু কিছু কিছুভাগ পরে দেখলে—হনুমান প্রভুর গলার হারছড়া দাঁতে চিবিয়ে দূরে ফেলে দিলে। দেখে সকলের—বিশেষ লক্ষণের বড় ক্রোধ হোল। সে বলে ও বনের

বানর, কলাকচু খেকোঁ জন্ম, ও প্রভুদণ্ড হারের মূল্য বুঝিবে কি ?”  
ভক্ত অপমানুনা দেখে রামচন্দ্র লক্ষ্মণকে ওর কাবুণ হনুমানের  
নিকট শুন্তে বল্লেন । লক্ষ্মণের কথায় হনুমান বল্লে—“প্রভু,  
প্রথমে মনে করেছিলেম—এ প্রভুর গলার হার, এতে বুঝি  
প্রভুর সত্ত্ব আছে, শান্তি আছে, ভেবে গন্য নিলেম । শেষে  
যখন দেখলেম এতে তা নাই, তখন ফেলে দিলেম ।” লক্ষ্মণ  
বল্লে—“তোমার শরীরেত রামচন্দ্রের কিছুই নাই, তবে ওটা কয়ে  
নিয়ে বেড়াচ্ছ কেন ?” হনুমান তখন রাগভরে বিরাট মুর্তিতে  
আপন বক্ষ চিরে ভিতরে সৌতারাম যুগল মূর্তি সকলকে দেখায়ে  
বিস্মিত কল্পে । তার হাড়ে হাড়ে রাম নাম লেখা ছিল । রাম-  
কপ ধ্যান কর্তে কর্তে তার শরীর রামবর্ণ হয়ে গিছ্ল । আজও  
সমস্ত কপি জাতি রামবর্ণ ধরে আছে । হনুমানজী ছিল সেবুগে  
ভক্তঃ শ্রেষ্ঠ, ভক্ত অবতার । ভক্তেরই প্রভুদাম । “ভক্তমম্  
মাতা পিতা, ভক্তমম শুক্র, ভক্তেতে রেখেছে নাম বাঞ্ছা কল্পতরু ।”  
ভক্তিটুঁ টার সব । যেখানে ভক্ত, সেইখানেই তিনি । ভক্তের  
নিকটেই তাকে পাওয়া যায় ।

• • সাধুদের চেনা বড় দাঘ । কেহ কেহ লোকের উৎপাত হতে  
রক্ষা পাবার জন্য উন্মোদের বেশে ঘুরে বেড়ায় । কেউ কেউবা  
বালকের স্বভাব নিয়ে চলে যে, কেউই ধন্তে পাবে না । ০ আবার  
কেউ সহজভাবে সাধারণ মানুষের মত সব তা নিয়ে সবজ্ঞের মধ্যে  
থাকে, অঙ্গের অন্তরে সাধুভাব পোষণ করে চলে যায় । আর  
যারা নিজের ক্ষেত্রে না এমে পরের জন্য আসে—তারা সমস্তই

প্রকাশ্যতায়ে বিলিয়ে দেয়। তবে যে যা পাবার উপযুক্ত, সেইই ভা পেয়ে থাকে। হারে, সাধু না হলে সাধু চেমা যায় না, ধরা যায় না। আগে সৎ হও, সত্য কথা বলো। সত্য ভাল-বাস্তে শেখো, বিশ্বাস কর, তবে সাধু পেতে পারবে।

রাজার নিকট যেতে হলে যেমন চৌকিদার, দফাদার, ফৌজ-সাধু ও সাধু দার, লাট্বেলাট প্রভৃতির হাত হয়ে যেতে সহের মাহাত্ম্য। হয়, তাদের সহায় নিয়ে যেতে হয়। তদ্রপ ভগবানের বিকট যেতে হলেও দারোয়ান, ফৌজদার প্রভৃতি ভক্তদের নিকট হয়ে, তাদের অমুমতি নিয়ে যেতে হয়। নতুবা যা ওয়া যায় না। সাধুসঙ্গ ভিন্ন তাঁর কাছে যাখার আর কোন সরল সোজা পথ নাই, কোন উপায় নাই।

যেমন পশ্চিত হতে হলে পশ্চিতের নিকট, উকিল হতে হলে উকিলের নিকট ডাক্তার হতে হলে ডাক্তারের নিকট যেতে হয়, তদ্রপ সাধু হতে হলে সাধুর নিকট—ভক্তের নিকট যেতে হয়। যার নিকট যা আছে, তার নিকট গেলেই তা পাওয়া যায়। আন্তর্গ গরম, ওর কাছে গেলে গরম পাবে। বরফ ঠাণ্ডা ওর কাছে গেলে ঠাণ্ডাই পাবে। এক এক বস্তুর এক এক রকম স্বাভাবিক গুণ আছে। আর তা নিয়তই চতুর্দিকে ছড়াচ্ছে প্রক্ষেপ কচে। ভক্ত ভগবানের শ্রেষ্ঠতম প্রতীক। তাঁর পবিত্রত্বের ঘনমূর্তি। আর তারা, মানুষের অতি নিকটবন্তি। এক সূর্য যেমন প্রকাশ হয়ে তাঁর শক্রণমালায় সম্মস্ত জগৎ উজ্জ্বল করে দেয়, তেমন যেখানে একজন সাধুর জিন্দ অবস্থান

করেন, তাঁর প্রভাবে তাঁর চতুর্দিকের বহুদূর পর্যন্ত পবিত্রতাৰ  
উজ্জল্যে আলোকিত হয়ে থাকে, সেই রশ্মিৰ মধ্যে যে, দে,  
যাহা যাহা পড়বে, তাৱাই আলোকিত হয়ে উঠবে।

ওগো—

“সাধবো হৃদয়ং মহ্যং সাধুনাং হৃদয়ং ত্বহম্।

‘মদন্যন্তে ন জ্ঞানন্তি নাহং তেভ্যা মনাগপি ॥’

সাধুগণ আমাৰ হৃদয়, আমি সাধুগণেৰ হৃদয়। তাৱা আমা  
বৈ আৱ কিছুই জানে না, আমি ও তাদেৱ বৈ আৱ কিছুই  
জানি না। ভক্ত আৱ ভগবান এক। লৌলায় পৃথক দেখাচ্ছে  
মাত্র।

‘সৎগ্রন্থ পাঠও সাধুসঙ্গেৱ এক অঙ্গ। উহা সর্ববিদ্যা সঙ্গে  
ৱেখে ভক্তিপূর্বক পাঠ কৰিবে, শ্রবণ কৰিবে, কৌর্তন কৰিবে,  
দশজনকে ও শুনিবে। এতে আজ্ঞা পবিত্র হবে, সৎ হবে।  
কিন্তু জ্ঞানবে ভক্তসঙ্গ ভিন্ন তাঁকে পাওয়া যায় না। ভব পারা-  
বারেৱ আৱ ভেণা নাই—‘ক্ষণমিহ সজ্জন সন্তি রেকা।

‘ভবতি ভবার্ণবে তরণে নৌকা।’

‘সাধুদেৱ শুণেৱ কথা, সাধুসঙ্গেৱ শুণেৱ কথা একমুখে বলে শেষ  
কৱা যায় না। সর্বতৌর্থ স্বরূপ তাৱা। সর্বতৌর্থফল দায়ক।  
তাদেৱ কৃপায় সুব হয়। শুঁ মা।

## সমাজ তত্ত্ব।

মানব মণ্ডলীকে শাস্তিতে রাখার জন্য এক এক মহাপুরুষ সমাজ ও জাতি, এক একটা বিষয়ে বিশেষ জোর দিয়ে বলে উহার প্রয়োজনীয়তা। গেছেন। কতকগুলি লোকে কার্য্যের সুবিধার জন্য মহাপুরুষবাণী বা শাস্ত্রের বচন কি প্রথা মনে ক'রে উহা পালন করে চলে, যে উহার অন্যথা করে, তারা তাকে তাদের দলে স্থান দেয় না, বা দিলেও সেই অন্যথার সংশোধন করে নিতে হয়, এই যে একতাৰক্ষ ভাবে জীবন যাত্রা চালাবাৰ প্রণালী ইহাই সমাজ। ঐ নিয়মগুলি পালন না কল্পে সর্ব-সাধারণের মধ্যে একটা বিশৃঙ্খলা ঘটে, অন্যায় অধর্ম দেখা দেয়। আৱ নিয়মিত ভাবে সকলে পালন ক'রে চলে কোন অশাস্ত্রীয় কারণ হয় না। এইসব সামাজিক বিধি দেশের অবস্থা ও সময়ানুযায়ী তৈরো হয়, আবাৰ সময় ও অবস্থাৰ পরিবৰ্তনে উহা পরিবৰ্তন করে নিতে হয়। বস্তুতঃ ঐ সব সামাজিক বিধিকে অপরিবর্তনীয় বেদবাক্য বলে মেনে নেওয়া বড়ই নির্বুক্তিৰ শরীচায়ক; কাৰণ সমাজতত্ত্ব বেদেৰ কৰ্ম কাণ্ডে, কম্বকাণ্ডে পরিবৰ্তন শৌলং ঔঝান কাণ্ডে অপরিবর্তনীয় সংয়ানুসারে ঐ কৰ্মকাণ্ডেৰ পরিবৰ্তন না হলে, বহুলোকেৰ বহু প্ৰকাশেৰ অভাৱ ও অশাস্ত্র ভোগ কৰ্তে হয়। আজ হয়ত এদেশে যা কৰ্তব্য, হাঁজৱে বৎসৱ

ପୁର୍ବେତ୍ତା ଏଦେଶେ ଅକର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଛିଲ । ହୟ ତ ଉହା ଅଣ୍ଟ ଦେଶେ ଆବାର କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଛିଲ । ଏଇ ଝାପେଇତ ସମାଜ ଚକ୍ର ସୁରଚେ । 'ଗରମେର ମୁମ୍ଭୟ' ଏକଙ୍କପ ଖାବାର ପରବାର ଚାଇ, ଶୌତେର ସମସ୍ତ ଆର କ୍ରପ ଖାବାର ପରବାନ୍ତ ଚାଇ । ଶୌତ ପ୍ରଧାନ ଦେଶେ ଏକରକମ, ଶ୍ରୀଅସ୍ତ୍ର ପ୍ରଧାନ ଦେଶେ ଅଣ୍ଟ ରକମ । ଏସବ ନିୟମ ଭାଲ । କିଛୁ କିଛୁ ବନ୍ଧନ ଥାକା ଭାଲ, କିନ୍ତୁ 'ତାଇ ବଲେ ଅତିରିକ୍ତ ଭାଲ ନୟ ! ଅତିରିକ୍ତ ନିୟମ-ଆଚାରକେ ଅତ୍ୟାଚାର ଅଭି-ଆଚାର ବଲେ । ଅମୁବିଧା ହଲେ ଚିର-କାଲେର ଜଣ୍ଯ କୋନ ଅପରିବର୍ତ୍ତନୀୟ ବନ୍ଧନକେଓ ମେନେ ଚଳାତେ ନାହିଁ । ଅନେକ ମୁକ୍ତ ପୁରୁଷେଓ ଦେଶେର ଦଶେର ଉପକାରାର୍ଥେ କତକଣ୍ଠେ ମୁ-ନିୟମ ପେଲେ ଚଲେ ଥାକେନ । କିନ୍ତୁ ତାଦେର ନିଜେଦେର ଜଣ୍ଯ କିଛୁ ମାନ୍ବାର ପ୍ଲାନ୍ବାର ଦରକାର ଥାକେ ନା । ତବୁ ତାରା ଦେଶେର ଜଣ୍ଯ-ସ୍ଵେଚ୍ଛାୟ ବନ୍ଧନ ପରେ ନେଇ ।

ପ୍ରାକୃତିକ ଜାତି ଦୁଇ ପ୍ରକାର-ପୁରୁଷ ଓ ପ୍ରକୃତି । ତା ଛାଡ଼ା—  
ମୁମୁକ୍ଷୁ, ପଣ୍ଡ ପକ୍ଷୀ, ବୁନ୍ଦଲତା ତୌର୍ଯ୍ୟାଗାଦି ବଳ ଜାତୀୟ, ପ୍ରାଣୀ ଆଚେ,  
ତାଦେର ଓ ଏକ ଏକ ଜାତି ବଲେ । ଇହା ଈଶ୍ଵର ସ୍ଥଳ । କିନ୍ତୁ  
ଇହା ଭିନ୍ନ ଗୁଣମୁଦ୍ରାରେ ମାନବ ସମାଜେ ସେ ଜାତି ବିଭାଗେର ସ୍ଥଳି ।  
ହୟେଛିଲ, ସା ଏଥିନୋ ଏକଟୁ ଆଛେ ତା ଭାଲ ! ଉହାତେ ସମୁଦ୍ରେ  
ଉଚ୍ଚ ଉଚ୍ଚ ଆଦୃଶ ଦେଖିତେ ପେରେ ପ୍ରତ୍ୟେକେଇ ଉପତିର ପଥେ ଉଠିତେ  
ଚେଟା କର୍ବାର ସୁଯୋଗ ପାଇ । ଏଇ ଜାତି ତିନ ପ୍ରକାର ଗୁଣେ  
ତିନ ପ୍ରକାରେ ବିଭିନ୍ନ, ବୈଶ୍ଵ, କ୍ଷତ୍ରିୟ, ଆକ୍ଷଣ । ଯାରା, ବ୍ୟବସାୟ,  
ବାଣିଜ୍ୟ କରେ, ପରେର ବଶ୍ୟତା-ସୌକାର କ'ରେ ଚାକରୀ କରିବାର ଜୀବିକା  
ନିର୍ବିହାର କରେ, ସାରା ତମଃଗୁଣୀ ତାରାଇ 'ବୈଶ୍ଵ ନାମେ ଅଭିହିତ ହୟ' ।

যারা ক্ষেত্রের কার্য করে, ফসল উৎপাদন করে, ক্ষেত্র—দেশ  
শাসন, পালন ও রক্ষণ করে, যারা স্বাধীন, বৌর, রঞ্জঃগুণী তারাই  
ক্ষত্রিয় নামে অবিহিত হয়। আর যারা জীবস্মৃতি সত্ত্বগুণী  
মহাপুরুষ, যাদের নিজের ব'লে কিছু নাই, কিছু কর্বার ও নাই,  
যারা নিষ্কাম ভাবে সারা জগতের মঙ্গলের জন্য কর্ম ক'রে থাকে,  
ধর্ম কর্ম নিয়ে থাকে, যারা ব্রহ্মকে জেনে অন্তকেও উঠা জানাতে  
চেষ্টা করে থাকে, তারাই ব্রাহ্মণ নামে অবিহিত হয়। আজ-  
কাল যাদের সাধু বলে। অর্থাৎ ত্যাগী-কর্মী, মুক্ত পুরুষ  
শ্রেণী।

এই জাতিত্বয় হিন্দু, মুসলমান, কৃষ্ণান বিভিন্ন শ্রেণীর  
পুরুষ নারী, শিশু-মূখ্য-বৃক্ষ প্রত্যেক মানবের মধ্যেই গুণানুসারে  
রয়েছে। তবে কারু মধ্যে কোনটা বেশী আর কম। যার  
মধ্যে যেটা বেশী সে সেই জাতীয়ের অন্তর্গত। এই জাতি বিভাগ  
বহুযুগ পূর্বে প্রত্যক্ষদর্শী ঋষিগণ কল্পক আবিষ্কৃত হয়েছিলঃ  
আজকাজ আর সেভাবের—সত্যকার জাতি বিভাগ নাই, হয়  
নো। জাতি গেছে—বংশের মধ্যে, রক্ত মাংসের মধ্যে, জুঁড়-  
মার্গের মধ্যে। গুণের মধ্যে আর কোন জাতি নাই। দেশটা  
এই করে করে এখন একেবারে উচ্ছবের দিকে যেতে বসেছিল।  
কিন্তু যদিও পূর্বের মত আর জাতি ফিরে পাওয়া যাবে না, আর  
নুরকারও নাই, তবু সব কৃত্রিম জাতি বিভাগ করে এক জাতির  
দিকে আস্থায় হবে। এখন এক জাতিই সব হবে। নতুবা  
তারতের উক্তার নাই। বৈদিক হিন্দু সুপ্রদায়ের অস্মিন্দির রক্ষণ

পাবে না। তাই সব এক জাতি হতে হবে, দেশে শান্তি আনতে হবে, শেষে আবার আঙ্গণ ক্ষত্রিয় বৈশ্য ত্রিজাতির স্থলে হবে। বর্তমানে ভারীতে বৈশ্য আছে, আঙ্গণ ও ক্ষত্রিয় বিরল। আঙ্গণ ক্ষত্রিয়, বৈশ্য, এই ত্রিজাতির মধ্যে যথাক্রমে ত্রিশুণের সম্মত প্রকাশ না থাকলে কোন দেশেই কোন কালেই শান্তি থাকে না। উন্নতি না হয়ে অবনতির দিকে যায়। কত শ্রেণীর কত দেশের লোক একাগ্রণে ধরা হতে লুপ্ত হয়ে গেছে। সব চাই। সব তাই চাই—বেঁচে থাকতে হলে।

এখন সমাজের উলটোলট পরিবর্তন হবে। কে করবে, বর্তমানে সমাজের কেমনে হবে, ঠিক কর্তে পারবে না।' আপনা কর্ত্তব্য। হতেই সবার আগে আসবে। সকলেই উহার পরিবর্তন আনবে। এ পরিবর্তনে কেউ বাধা দিও না। যে বাধা দিবে, সে পিছিয়ে যাবে। অত্যক্ষ কর্বে সমস্ত পুরুষ জাতি তোমাদের ভাই এবং সমস্ত নারী জাতি তোমাদের ভগ্না। যে, যে উপাসক হোক, তাতে ক্ষতি কি? বরং সে বিষয়ে তাকে সাহায্য কর, নিজেও উপাস্তের অতি দৃঢ় বিশ্বাসী রও। যে এর উল্লুটো কর্বে, গৌড়ামৌ কর্বে, বৌরান্দের সহিত তার প্রতীকার কর, উবেই ত ধার্মিক। যে যেকোনে, যে নামে ডাকে ডাকুক। যদি কেউ তাতে বাধা দেয়, তবে সেত নিজের উপাস্তেরই অপমানন্মা কচ্ছে।' কেন না—বস্তু এক, ইতে নাহি ভুগ।

খাটি সমাজ বলে ক'রে? যাহা ধনী-জ্ঞানী, পরীক্ষু-

କରନାରୀ, ଶିଶୁ-ଶୂଳ-ବୃଦ୍ଧ ସକଳେଇ ସକଳ ପ୍ରକାରେଇ ଅନୁବିଧା ଦୂର କରେ ଶୁବ୍ଧିଧା ଏଣେ ଦେଇ—ତାହାଇ ସମାଜ । ଏଇ ମଧ୍ୟେ କାରଣ ଏକଟୁ କଷ୍ଟ ଅନୁବିଧା ତୋଗ କଲେ ହଲେ ଆନବେ ବେ ଏ ସମାଜେର ମଧ୍ୟେ ଶାର୍ଦ୍ଦ ଆଛେ । ଆର ତଥନଇ ଉହା ଥୁଙ୍ଗେ ବେର କଲେ ଚେଷ୍ଟା କରେ ।

ମାନୁଷ ଡିନ ପୃଥିବୀର ସମସ୍ତ ପ୍ରାଣୀର ମଧ୍ୟେଇ ଶ୍ରୀ ପୁରୁଷ ସକଳେଇ ମାତୃଜୀତିକେ ସମାନ ସମାନ ଓ ସ୍ଵାଧୀନ । ମାନୁଷେର ମତ ଶ୍ରେଷ୍ଠ ଆମନ ଦାଓ ।

ପ୍ରାଣିତେ ତାର ଅନ୍ୟଥା ହଲେ ଚଲିବେ କେନ ?  
ପାଞ୍ଚାତ୍ୟେ ମେଘେ ପୁରୁଷ ସକଳେଇ ସମାନ ଓ ସ୍ଵାଧୀନ, ତାଇ ତାରା ହୁନିଯାଇ ରାଜା । ସମସ୍ତ ଜଗତ ଯେବେ ତାଦେର ଇଞ୍ଜିତେ ଚଲୁଛେ । ସମାଜେର ଉନ୍ନତି ଚାଓତ ମାତୃଜୀତିକେ ଓଦେର ମତ, ଏଇ ପୂର୍ବ-  
ପୁରୁଷଦେର ମତ ସ୍ଵାଧୀନ ଓ ସମାନ ଅଧିକାର ଦିତେ ହବେ । ଯତନିନ  
ଭାରତେର ମେଘେ ଓ ପୁରୁଷେ ସମାନ ଓ ସ୍ଵାଧୀନ ଅଧିକାର ପେଯେ  
ଆସିଛିଲ, ତତନିନ ଭାରତବାସୀଦେର ଶୁଖଶାନ୍ତି ଛିଲ—ମେଘେରା  
ଅନ୍ନପୂର୍ଣ୍ଣ ଛିଲ । ସଦି ଶୁଖ ସ୍ଵଚ୍ଛନ୍ଦ ଚାଓ, ତବେ ମେଘେଦେର ଆଗେ  
ସ୍ଵାଧୀନ କରେ ଦାଓ । ସ୍ଵାଧୀନ ହତେ ତାଦେର ଶିକ୍ଷାଦୀକ୍ଷା ଦିମ୍ବେ  
ସାହାଯ୍ୟ କର । ମନେ କରୋନା ଯେ ତା ହଲେ କି ଶେଷେ ଭାତ ରେଙ୍କେ  
ଖେତେ ହବେ ! ତା ନାହିଁ, ଯାର ବା ସାଜେ, ମେ ତା ସାଜୁବେଇ ।” ଓଗୋ,  
ମାତୃଜୀତିକେ ସମାନ ଆସନ ଦାଓ । ତାଦେର ବକ୍ଷନ ମୁକ୍ତ କର ।  
ଯେଥାବେ ଏ ମାଯେନା ଶୁଦ୍ଧେ ଥାକେ, ମେଥାନେ ମିଜେ ଆନନ୍ଦଦାୟିନୀ  
ଯା ବିରାଜ କରେନ । “ସତ୍ତ୍ଵନାର୍ଯ୍ୟାନ୍ତ ନନ୍ୟାନ୍ତେ ନନ୍ୟାନ୍ତେ ତତ୍ତ୍ଵଦେବତା ।”  
“ତ୍ରିଲୁଃ ସମସ୍ତଃ ସକଳ ଜଗତୁ ।” ‘ବାରୀମନ ମେଥାନେ ଆନନ୍ଦେ

ଥାକେ, ସେବତାରୀ ସେ ଗୁହେ ଆନନ୍ଦେ ଲୃତ୍ୟ କରେ । ପ୍ରୋଜାଂତିଇ ସମସ୍ତ ଅଗଭେର ଆନନ୍ଦକୁପିନୀ, ଆନନ୍ଦ ଦାସିନୀ । ଆନବେ ଏକ ପକ୍ଷେ ତର କୁରେ ସେମନ ପାଖି ଆକାଶେ ଉଠିତେ ପାରେ ନାହିଁ ତଙ୍କପ ସମାଜେର ଅନ୍ତର୍ଦ୍ଵୟ ନର କି ନାରୀ ଏଇ ଏକଟିକେ ଓ ବାଦ ଦିଯେ ସୁମାଜ ଉଠିତେ ପାରେ ନା, ଆଗତେ ପାରେନା । ନରନାରୀ ନିଯେଇତ ସମାଜ, ମନୁଷ୍ୟ ଜାତି ।

ଭାରତେ ବିଧବୀ ବିବାହ ନିତାନ୍ତ ପ୍ରୟୋଜନ । କ୍ରଣ ହତ୍ୟାପାତକେ,  
ବିଧବୀ-ବିବାହ ।

ଥାକୁ ହିନ୍ଦୁ ସମାଜ, ସମସ୍ତ ଭାରତବର୍ଷ ଡୁବେ ସେତେ ବସେଛେ । ଆନନ୍ଦଦାସିନୀ ସ୍ନେହତୌ ମାସ୍ତେ ପୁତ୍ର-କଳ୍ପା ହତ୍ତା କଣେ କଣେ ରାକ୍ଷସୀ, ମୁର୍ତ୍ତିତେ ଏସେ ବର୍ତ୍ତମାନେ ଦେଖା ଦିଚେ । ରାକ୍ଷସୀ ଆର କେ ? କେ କବେ କୋନ୍ ଦେଶେ ଶୁନେଛ—ମାତା ନିଜେର ସନ୍ତୁନକୁ ହତ୍ୟା କରେ ? ପାପ ଆର କାବେ ବଲେ ? ନରକ ଆର କୋଥାଯା ? ସୁରେ ସରେ ନରହତ୍ୟା, ନିଷ୍ପାପ ନିର୍ଦ୍ଦୋଷ ଶିଶୁ ହତ୍ୟା ହଚେ, ଆର ତୋମରା ଆରାମେ ଉଚ୍ଛେଷନରେ ଧର୍ମ ଧର୍ମ କଛ ? ଅଧଃ-ପାତ ଆରାରେ ବଲେ ? ମାନୁଷ ଅଭି ନିଷ୍ଠେ ଚଲେ ଗେଲେ ସେ ଆର ଉଚ୍ଚ ଭାବ ଧାରଣା କରେ ପାରେନା । ସେଥାନେ ଥାକେ ତାହାଇ ଭାଲ ମନେ କରେ । ସନ୍ଦୂଦ ଜଡ଼ନ ହାରାବେ ଫେଲେ । ସଦି ଏଇ ପୁନଃ ବିଯେ କରେ, ସନ୍ତୁନ ସନ୍ତୁତି ଜ୍ଞାନେ ସମାଜେର କଲେବର ବୃକ୍ଷି କରେ, ଶୁଖେ ଶୁଭନ୍ଦେ ଥିକେ, ସର ଗୃହସ୍ଥାଲୀ କରେ, ଆତେ କତ ଶାନ୍ତି ! କତ ଲାଭ ! ,ତୋମାର କଳ୍ପା-ବୋନେ ସଦି ଶାନ୍ତି ପାଇ ତାତେ ତୈମାର ଅଶାନ୍ତି କେନେ ? ମାନୁଷ ସଦି ତୋମୁରା, ଉଚ୍ଚଧର୍ମୀ ଅହିସୁଧର୍ମୀ ହିନ୍ଦୁ

ଯଦି ତୋମରା, ଶ୍ରୀଯବାନ ସଦି ତୋମରା, ତବେ ତୋମାଦେର ଏମନ ଈର୍ଷ୍ୟା ,  
ଏଥିନ ପରା-ଶୁଖେ, ଆଞ୍ଚଲିକ କାତରତା ଆସେ କେନ ? ଏତ ଉତ୍କର୍ଷୀ  
କେନ ? ଆମାକେ ପାଗଳ ବଲୋ କେନ ହେ ? ତୋମରାହିଁ ଯେ ପାଗଳ ହୁଯେ  
ଆଛୋ ! ଆମି ସତି ସତି ଦେଖି । ଆର ତୋମରା ପାଦକେ ପୁଣ୍ୟ  
ପୁଣ୍ୟକେ ପାପ ବଲେ ଉଲ୍ଟା ଦେଖୋ । ତୋମାଦେର ମନ୍ତ୍ରିକଟି ବେ  
ବିକୃତ । ପାଗଳ ଯେ ତୋମରାହି । ଦେଖୁ ନା, କୋଟି ମେଘେକେ  
ତୋମରା ରାଜସୀ ବନାୟେ ଭାଦେର ମୁଖେ ସମୁଖେ ଆହାରୀଯ ହୁଯେ  
ଦୀଙ୍ଗାୟେ ଆଛ, ଆର ତାଦେର ମୁଖାଗ୍ନି ଗହବରେ ତୋମାଦେର ଏ ମୁଣ୍ଡିମେୟ  
ହିନ୍ଦୁର ଦଳ ପୁଡ଼େ ପୁଡ଼େ ଭୟ ହତେ କଦିନ ଲାଗୁବେ ?

ଯଦି ମୁକ୍ତି ଚାଉ, ଅକୃତ ଶାନ୍ତି ଚାଉ,—ଓ ଲକ୍ଷ୍ମୀ ଲକ୍ଷ୍ମୀ ବୁଲି  
ଈଶ୍ୱର କିଞ୍ଚିର ଧର୍ମ ଧର୍ମ ଦିଯେ କାଜ ନାହି । ..ସବ ପାରୋ ପରେ  
କରୋ, ନା ପାରୋ ନାହିବା ହୋଲ । ଏ ସବ ଟୁପଟାପ, ଟଂ ଟାଂ  
ଛୁଂ ଛାଂ କି ଧର୍ମ ହେ ? ଓ ସବ ଟଂ ଟାଂ ତର୍କ ସୁଭିତ୍ର, ରେଖେ  
ଦିଯେ ଆଗେ ଏହି ଅଦହାରୀ ଦୁର୍ବଲା ଅଶିକ୍ଷିତା, ମାତୃଜ୍ଞାତିର  
ଉଦ୍‌କାଳ କର, ମୁକ୍ତିର ଦୋର ଛେଡେ ଦାଉ, ଶକ୍ତିମୟୀ କର ।  
ଧର୍ମ ଧର୍ମ କ'ରେ ଚେତ୍ତାନ୍ତ କେନ ? ଚୌଇକାରେ କି କିଛୁ ହୁଯ ?  
ହୁଯ କାଜେ । ଆଗେ ମାତୃଜ୍ଞାତିର ଅଭାବ ଦୂର କର । ମାକେ ମୁକ୍ତ  
କର । ଉଦ୍ଧାର କର, ଜାଗାଉ ।

ବିବାହ ଅର୍ଥ ବନ୍ଧନ, ପ୍ରେମେର ବନ୍ଧନ, ପରମ୍ପରା ପ୍ରେମେ ଆବଶ୍ୟକ  
ହେଯା । ଭାଲବାସାୟ ମିଳନ ହୁଯେ ଏକଯୋଗେ  
ଜୀବନ ଯାପନ କରା । ଏହି ଭାଲବାସା ଏହି  
ପ୍ରୀଣିତି ପୁରୁଷେ ପୁରୁଷେ ବା ମେଘେ ଯେତେ ହଲେ ସମାଜେ ବଲେ ବନ୍ଧୁହୁ

ଆରି ମେଯେ ପୁରୁଷେ ହ'ଯେ ଏକତ୍ରେ ସମାଜ ବନ୍ଦମ କ'ରେ ଇ'ଲେ ବଲେ ବିବାହ । ବିଶୁଦ୍ଧ ପ୍ରେମେର ମିଳନ ହତେ ସେ ସନ୍ତୋନ୍ଧ ଜ୍ଞମେ; ମେଇ ସନ୍ତୋନ୍ଧ ପ୍ରେମିକ, ବୌର ଛିର ଏକତାବଳସୀ ସାଧୁ ଓ ବିଲମ୍ବକାଙ୍ଗୀ ହ୍ୟ । ଆର ବଲାଂକାର ବା କାମେର ଉତ୍କେଞ୍ଚନାୟ ବ୍ୟାଭିଚାରେର ଫଳେ ସେ ସନ୍ତୋନ୍ଧ ଜ୍ଞମେ ତା ଅପ୍ରେମିକ, ବିଭାଗକାଙ୍ଗୀ, କାମୁକ, ଥଳ, ଅବିଶ୍ଵାସୀ ଓ ବିଭିନ୍ନମୁଖୀ ହ୍ୟେ ଥାକେ । ଆଜ କାଳ ହିନ୍ଦୁ ସମାଜେର କୃତ୍ରିମ ଆସ୍ତ୍ରାଳିକ ବିବାହେର ଫଳେଇ ହିନ୍ଦୁ ସମାଜ ବିଭିନ୍ନମୁଖୀ, ଏକତାବିହୀନ ହ୍ୟେ, ଅବିଶ୍ଵାସୀ ହ୍ୟେ, ଦୟାମାୟାହୀନ ହ୍ୟେ, ଦୁର୍ବର୍ଭବ ହ୍ୟେ ଦିନ ଦିନ ଧରଂସେର ଦିକେ ଯାଛେ । ଏହି ଧରଂସେର ପଥ କୁଳକ କନ୍ତେ ହଲେ ଆବାର ସମାଜେ ସାବାଲକ ଅର୍ଥାତ୍ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରେଛେ ଏମନ ଅବସ୍ଥାୟ ଛେଲେ ମେଯେକେ ପୂର୍ବେର ଶ୍ରାୟ ସ୍ଵୟାମର ପ୍ରଥାୟ, ବର କର୍ତ୍ତାର ପରମ୍ପରା ପ୍ରାଣେର ମିଳନ ହଲେ ତବେ ବିବାହ ଦେଓଯା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ । ତବେଇ ତାଦେର ମଧ୍ୟ ପରମ୍ପରା ଗ୍ରୀତି ଜନ୍ମିବେ, ପ୍ରେମ ଜନ୍ମିବେ । ଆର ତାତେଇ ସମାଜ, ପ୍ରେମିକ, ସଂ, ବୌର. ପଣ୍ଡିତ, ଓ ଶକ୍ତିବନ୍ତ ସନ୍ତୋନ୍ଧ ସନ୍ତୁତି ପେଯେ ବଲୀ ହବେ । ଆବାର ଜୁଗତେ ଜ୍ଞାନ-ବିଜ୍ଞାନ, ବେଦ-ବୈଦ୍ୟାନ୍ତ ବିକାର୍ଣ୍ଣକରେବେ । ନିଜେ ଧନ୍ୟ ହବେ, ଅନ୍ତକେବେ ଧନ୍ୟ କରେବେ ।

“ଆରି ସଂଜେ ସଂଜେ ମେଇ ୨୦୧୨୫ ବଂସର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଛେଲେ ମେଯେ ଉତ୍ୟେରଇ ଅଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟ ପାଲନ ଓ ଜ୍ଞାନ ଅଜ୍ଞନ ବ୍ରକ୍ଷର୍ଥୀ ପାଲନ ।  
କରାତେ ହୁବେ । ଅଞ୍ଚର୍ଯ୍ୟଇ ଜୀବନ । ଅଞ୍ଚାରୀ-  
ଅଞ୍ଚାରିଣୀଙ୍କ ପ୍ରକୃତ ପୂର୍ଣ୍ଣମ୍ବେର ମୁଖିକାଙ୍ଗୀ । ଏଇ ବିଶ ବଂସର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ  
ଶିଳ୍ପାଳାଭ କୁଳ, ପଣ୍ଡିତ ହୁଏ, ବୈଜ୍ଞାନିକ-ମାର୍ଗନିକ, ପଣ୍ଡିତ ହୁଏ,

ବୋକ୍ତା ହସ୍ତ, କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କର୍ମ କରେ ନାଓ, ଯୁକ୍ତ ନାଓ, ଶେଷେ ଥା ଇଚ୍ଛା  
କରେ ବେଡ଼ାମୋ । ଏହି ବିଶ ବନ୍ଦରେର ହନ୍ଦେଇ ମାନ୍ୟରେ ଯା ହଦାର  
ତା ହଜେ ଯାଇନ ଅର୍ଥାତ୍ ଶରୀରେର ଓ ମନେର ପୂର୍ଣ୍ଣ ଗଠନ ହୟେ ଯାଇ,  
ତାମନ୍ଦର ଅଧିର ବିଶେଷ କୋନ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟେ ନା, କେବଳ ଉତ୍ତାର  
ବିକାଶ ହତେ ଥାକେ, ସୌଷ୍ଠବ ହତେ ଥାକେ । ବୌଦ୍ୟବାନ୍ ଓ ପଣ୍ଡିତ  
ଜନକ-ଜମନୀତେ ଦେଶ ଭରେ ଉଠୁକ ।

ଭାରତେ ବହୁକାଳ ପୁର୍ବେ ବହୁକାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସତଳ ଯୁବକଙ୍କି  
୨୫୩୦ ବନ୍ଦର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅବିବାହିତ ଥେକେ ଶେଷେ ବିବାହ କ'ରେ ଗୃହୀ  
ହ'ତ । ତମଧ୍ୟ କେହ କେହ ଯୁଦ୍ଧ ବିଦ୍ୟା ଶିକ୍ଷା କ'ରେ କୌଣ୍ଡି ଅଞ୍ଜନ  
କ'ର୍ତ୍ତ । କାର୍ତ୍ତିକ ହ'ତ ! ସକଳେଇ ଶ୍ଵାସ୍ୟ ସମ୍ପନ୍ନ ବଳବାନ ଛିଲ ।  
ପ୍ରତ୍ୟେକ ଯୁବକ ଯୁବତୀରଇ ପ୍ରଥମେ ବ୍ରକ୍ଷଚର୍ଯ୍ୟ ପାଲନ କ'ରେ ଶେଷେ ଗୃହୀ  
ହେଯା କର୍ତ୍ତବ୍ୟ କର୍ମ, କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଧର୍ମ । ନତୁବା ଅନ୍ଧିକାରେର ପରମ୍ପାପହରଣେର  
ପାପଭାଗୀ ହ'ତେ ହୟ । ବ୍ରକ୍ଷଚର୍ଯ୍ୟ ପାଲନ ନା କ'ରେ ବିଯେ କ'ରେ  
ଗୃହୀ ହ'ଯେ ଜୀବନ କାଟାଯେଇ ତ ଆଉ ଭାରତବାସୀ ଦୁର୍ବଲ ହ'ଯେଛେ ।  
ଆଗେ ଦେହ ଠିକ କ'ରେ ନାଓ, ଶେଷେ ଯା ହୟ କ'ର ।

ଦେଶ ଓ କାଳେର ଉପଯୋଗୀ ପୋଷାକ ପରିଚନ୍ଦ ପର୍ବତେ ହୟ ।

ପରାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଲାଜ୍ଜା ନିବାରଣ କରା, ଶୀତାତପ  
ପରିଚନ୍ଦ ।

ହତେ ଶରୀର ରକ୍ଷା କରା । ତାର ବେଶୀ ଆଡ଼ସର  
ଚାକୁଚିକ୍ଯ କରା—ବିଲାସିତା, ବାବୁଗିରି ମାତ୍ର । ବିଲାସିତା ତ୍ୟାଗ  
କରେ । ବିଲାସିତାଯ ପେଲେ ଆର ରକ୍ଷା ନାହିଁ, ଇହକାଳ ପରକାଳ  
ଆହାମ୍ଭାବେ ଥାବେ, ନରକେ ଯାବେ । ସେ ପୋଷାକେ ପବିତ୍ରତା ଆନେ,  
ଜୁମ୍ବେ ପ୍ରଶାନ୍ତି ଆନେ ତୋହାଇ ଉତ୍ତମ ପୋଷାକ । ତବେ ପରିକାର

ପରିଚଳନ ଚାଇ । ମୟଳା, ଛିମ୍ ବସ୍ତ୍ର କଥନ ବ୍ୟାବହାର କରେବ ନା ହୁଅଥେ ।  
ଶରୀର ଓ ମଷ୍ଟି ହୟ, ମନେ ଓ ଅପବିତ୍ରତା ଓ ନୌଜତା ଏବେ ଦେଇ ।

ସନ୍ଦା ପରିଷକାର ପରିଚଳନ ଥାକୁବେ । ପରିଷକାର ଓ ପୁରୁଷତାର  
ଜଗ୍ଯାଇ ଜ୍ଞାନ କରେ ହୟ । ଶାସ୍ତ୍ରେ ଆହେ—

“ଜଲ ଜ୍ଞାନଂ ମଲତ୍ୟାଗି, ଭୟଜ୍ଞାନାଷହିଃ ଶୁଚିଃ ।

ମନ୍ତ୍ର ଜ୍ଞାନାଚ୍ଛୁଟିଶ୍ଚାସ୍ତ ଜ୍ଞାନ ଜ୍ଞାନାଂପରଂପରମ ॥”

ଅର୍ଥାତ୍ ଜଲ ଜ୍ଞାନେ ଦେହ ପରିତ୍ର ହୟ, ଭୟ ଜ୍ଞାନେ ବାହିର ପରିତ୍ର  
ଅର୍ଥାତ୍ ହିଂସା ତମ ପ୍ରଭୃତିର ନାଶ ହୟ, ମନ୍ତ୍ର ଜ୍ଞାନେ ଅନୁଃକରଣ ଶୁଦ୍ଧ  
ହୟ, ଆର ଜ୍ଞାନ ଜ୍ଞାନେ ମେଇ ପରମ ବ୍ରକ୍ଷପଦ ଲାଭ ହୟ । ଦେଶେର  
ଆବହା ଓ ଯା ସୁରୋଜ୍ଞାନ କରେ ହୟ । ବାଂଲା ଦେଶେ ଅବଗାହନ ଜ୍ଞାନ  
ମକଳେର ପକ୍ଷେଇ ଉତ୍ତମ । ଆମଲ କଥା ମନେର ପରିତ୍ରତା ଆଜ୍ଞାର  
ପରିତ୍ରତା ଚାଇ ।

ଶରୀରେ କ୍ଷୟ ପୂରଣ ଆର ସୁନ୍ଦର ଜଗ୍ଯାଇ ଆହାରେର ପ୍ରୟୋଜନ ।  
ଭୋଗେର ଜଗ୍ଯ, ଲାଲମାର ଜିନ୍ଦ୍ଯ ଯେନ ନା ଥାଓ । ଯାହା ଆରାୟପଦ,  
ପରିତ୍ରକାରୀ, ବଳକାରୀ ଏମନ ଆହାର୍ୟାଇ ଆହାର କରେବ । “ଅନ୍ତଜଳ  
ବ୍ରକ୍ଷ ସ୍ଵରୂପ ।” ବ୍ରକ୍ଷ ବଳେ ସଦା ମନେ କରେବ । ବ୍ରକ୍ଷ ବସ୍ତ୍ର କଥନେ  
ଉଚ୍ଛିଷ୍ଟ, “ଅପରିତ୍ର ବା ଛୁଲେ ନାହିଁ ହୟ ନା । ଶୁଦ୍ଧ ଲକ୍ଷ୍ୟ ରାଖିବେ  
ଉହା ପରିଷକାର, ଟାଟ୍କା, ସ୍ଵାସ୍ଥାପଦ ଓ ପରିତ୍ରଭାବେ ପରିତ୍ର ହସ୍ତେ ତୈରୀ  
କି ନା ? ନିରାମିଷ, ଆହାରଇ, ଉତ୍ତମ । ଇହା ସତ୍ୟ ଗୁଣୀର ଆହାର ।  
ରଜ୍ଜୋଗୁଣୀର ମାଛ ମାଂସଇ ପ୍ରିୟ, ଆର ଯାରା ତମଃଗୁଣୀ ତାମେର ବାସୀ,  
ପଞ୍ଚ ଭାଲ୍ଲାଗେ । ଯେ ବେଶ୍ ବା ପାଓ୍ୟା ବାରୀ ମେ ଦେଶେ ଭୁବାଇ  
ଗ୍ରହଣ କରେ, ସତ୍ତଵ ନିରାମିଷ ଆହାର କୁରେବ । ଆର

ଗେଷ, ମହିମ, ଛାଗୀ ପ୍ରଭୃତି ମାନ୍ସେର ନିଜ ଉପକାରୀ ଜମ୍ବୁ ଆଗାମ୍ଭେ-  
ଓ ନଷ୍ଟ କରେବ ନା, ଆହାର କରେବ ନା । ବରଂ ଯତ୍ରେ ଓଦେର ପୁଷ୍ଟିବେ ।  
ବିଶେଷ ଗୋ ଦେବତାର ମତ ଉପକାରୀ ପ୍ରାଣୀ ମାନ୍ସେର ଆୟ ନାହିଁ ।  
ଏମନ ଉପକାରୀ ପଶୁକେ ଦେବତାର ଲ୍ୟାମ୍ ଯତ୍ର ଓ ପାଲନ କରେବ, ଶୁଖେ  
ଥାକୁତେ ପାରେବ । ଆର ଯାହାଇ ଗ୍ରହଣ କରେବ ଅଗ୍ରେ ତାଁକେ, ଗୁରୁଙୁକେ  
ନିବେଦନ କ'ରେ, ଅର୍ପଣ କ'ରେ, ତାଁର ପ୍ରସାଦ ସିଲେ ଗ୍ରହଣ କରେବ ।  
ତାଁର ପ୍ରସାଦେ ଆର କୋନ ଦୋୟ ନାହିଁ ।

ମାନ୍ସକ ଦ୍ରୁଦ୍ୟ କଥନ ଓ ସ୍ପର୍ଶ କରେବ ନା । ଗାଁଜା, ଭାଃ, ଆଫିଂ, ମଦ  
ଚରଷ୍ଟ ଥେକେ ସର୍ବଦା ଦୂରେ ଥାକୁବେ । କଲିତେ—ପାପକୁଳୀ କଲିର ଚାର  
ଥାନେ ଅଧିକାର—ସ୍ଵର୍ଣ୍ଣକାର ଦୋକାନ, ଅପର ବେଶ୍ୟାଲୟ । ଶୁରାପାନ,  
ଜୀବହତ୍ୟା, ସେ ସେ ଥାନେ ହୁଯ । ସ୍ଵର୍ଣ୍ଣକାରେର ଦୋକାନ, ବେଶ୍ୟାଲୟ,  
ଶୁରାପାନ ଆର ଜୀବହତ୍ୟା, ଭ୍ରଗ ହତ୍ୟା ଏହି ଚାର ଥାନ ହତେ ସର୍ବଦା  
ଦୂରେ ଥାକୁବେ । ସବ ନେଶ୍ବା ଏକମାତ୍ର ତାଁତେଇ କରେବ—ସ୍ଥାନ ନେଶ୍ବାମୁ-  
ଶାରୀ, ଜଗତ ଘୂରୁଛେ । ଅଣ୍ଟ ନେଶ୍ବାଯ କୋମ କିହେ ! ତିନିଇ ସର୍ବ  
ନେଶ୍ବାକର ।

---

## বৈদিক ধর্মের'পরে ত্রিতীয়কুরের- কয়েকটি বাণী ।

১। আমাদের ধর্মশাস্ত্র বেদ ।

২। আমরা বৈদিক । পৃথিবীর সমস্ত, যানব সম্প্রদায়ই  
বৈদিক । স্বীকার করুক বা না করুক, কার্য্যতঃ সকলেই বেদ-  
বেদান্ত মেনে চলছে ।

৩। প্রেম-সেবাই ধর্ম । কাহাকেও কোন প্রকারে কষ্ট  
না দেওয়াই অহিংসা । অহিংসায়ই উহার জন্ম ।

৪। ভক্ত ও ভগবান् অভেদ । তুমি, আমি আর এই যে  
দেখছ, না দেখছ সমস্তই তাঁরাই । সেই অনন্ত সত্ত্ব। সর্ববিদ্যা  
সর্বজ্ঞত্ব ও তত্ত্ব প্রোত্ত্বাবে রয়েছেন । এইরূপ উপলক্ষ্মি অবস্থাকেই  
জ্ঞান বলে । জ্ঞানেই শুক্তি এনে দেয় । মুক্তাবস্থা হতেই  
প্রেমের ঝটপটি । আর প্রেমেরই চরমাবস্থা জীবের চরমোদ্দেশ  
মহাসমাধি-মহানির্বাণ ।

৫। 'সর্ববিদ্যা সংজ্ঞানের সৎ বিষয়ের আলোচনা কর্বে ।  
পবিত্র ত্রুট্যাবের উদয় হবে ।

৬। বীর্য্য ও সত্যবান্ত হও । বীর্য্য ও সত্য স্বরূপেই ভগ-  
বান् । শারীরিক ও মানসিক সুকল দিকেই অনঙ্গ-সুল সম্পর্ক  
হও । অভী হয়ে জগতে মৃষ্টৈঃ বার্তা' প্রচার' কর । তেজুঃ ও  
পবিত্রতাই ত্রুট্যার স্বরূপ । তাঁর প্রচারেই তাঁর প্রসূকাশ করা ।

୭ । ସନାପ୍ରଫୁଲ ପବିତ୍ର ଭାବ ରଙ୍ଗା କରେ ।

୮ । ଶାସ୍ତ ଘରେ ପବିତ୍ରଭାବେ ତୀର ନାମ କରୁଥିବ କରେ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯୁଗେ ନାମ କୌର୍ତ୍ତିବ ଓ ସାଧୁମଞ୍ଚଇ ସମସ୍ତ ଧର୍ମର ଏକଷାତ୍ର ସରଳ ଓ ମୋଜା ପଥ । ନିରସ୍ତର ସାଧୁ ସଙ୍ଗ କର । ଏପଥେ ପଦସ୍ଥଳନେର ଭୟ ନାହିଁ । ସାଧୁମଞ୍ଚଇ ଶୋକଧାମ-ଗୋଲୋକବୁନ୍ଦୀବନ ।

୯ । ଈଶ୍ଵରକେ କୋଥାଯି ଥୁଁଜେ ବେଡ଼ାଛ ? ତୀକେ କୋଥା ଓ ଥୁଁଜେ ପାବେ ନା । କାରଣ ତୁମିଇ ସେ ମେଇ । ପ୍ରତି ଜୀବଇ ହେ ତୀର ବିକାଶ । ଅନସ୍ତିଇ ତୀର ରୂପ । ଜଗତେ ଯା କିଛୁ ସବହି ତିନି । ପ୍ରେମ ! ଅନସ୍ତି ପ୍ରେମ ! ପ୍ରେମମୟ ହୟ ଥାଓ ।

୧୦ । ମାନୁଷେବ ସେବାଇ ମାନୁଷେର ଧର୍ମ । ଏ ଯୁଗେ ସେ ଯାହାରେ ଭକ୍ତି କରେ ମେଇ-ଇ ତୀର ଈଶ୍ଵର । ଭକ୍ତି ଧୋଗେ ମେଇ-ଇ ତୀର ସ୍ଵର୍ଗଂ ଅବତାର । ହାରେ ମାନୁଷଇ ତ ଅବତାର । ପ୍ରତି ମାନୁଷଇ ତ-ଭଗବାନ୍ । ଏଇ ଆମି ମାନୁଷ, ତୋମରା ମାନୁଷ, ମାନୁଷଇ ତ ସବ । ମାନୁଷ, ମାନୁଷ, ମାନୁଷ ! ନାତ୍ରି ନାତ୍ରି, ନେତି ନେତି କିରେ ? ବଲୋ, ଭାବୋ—ଅତ୍ରି ଅତ୍ରି, ଆଛି-ଆଛି ! ସତ୍ୟ, ସବ ସତ୍ୟ, ସବ ନିତ୍ୟ ସତ୍ୟ ।

୧୧ । ନିଜେ ମୁକ୍ତ, ସ୍ଵାବଳଞ୍ଛୀ ହୋ । ଅଶ୍ଵକେବ ସ୍ଵାବଳଞ୍ଛୀ ହତେ ସାହାଯ୍ୟ କର । ତିତିକ୍ଷା, ଧୈର୍ୟ ଓ ଅଧ୍ୟବସାୟ ଭିନ୍ନ କିଛୁତେଇ ଉତ୍ସତିର ମୁକ୍ତ ସାଓଧ୍ୟ ଯାଇ ନା । ଯତେ ଏମବ ରଙ୍ଗା କରେ ।

୧୨ । ମର୍ବଦୀ କର୍ମ କରେ ଯାଏ । ଫଳାଫଳେର ଲିକେ ଲମ୍ବକ କରୋ ନା । ଅଭାଲାଭ ମେଇ ମହାଜନେର । ତୁମି ତୀର କାର୍ଯ୍ୟ

হাসিল করে যেতে পারেই হোল, আজ্ঞা প্রসাদ পেলে । আসক্তিই সকলি বঙ্গনের হেতু । অবাসক্তিই মুক্তি—পূর্ণবিন্দু । মধ্যন কর্ত্তৃ কর্ত্তৃ একত্রে জগৎ যম হয়ে যাবে, ঈশ্বরময় হয়ে যাবে, প্রেমঘৰ হয়ে যাবে; কেবল তখনই কর্ম চলে যাবে । এর পূর্বে নয় ।

১৩। সমস্ত ইন্দ্রিয় শুলোকে টেনে নিয়ে তাঁর সেবায় লাগাও, তাঁতে আসক্ত হও । তা হলে অধর তারা অস্ত পথে যেতে পারবে না । তাঁতেই বাধা হয়ে রবে ।

১৪। তোমার হৃদয় আসন পবিত্র ভক্তি পুষ্পে সাজায়ে রেখে দাও । তাঁর ইচ্ছা হলে এসে বসবেন । তিনি ত আর কিছুর বাধা নন ! তাঁকে কি বাধা করা যায় ! তিনি যে শ্রেষ্ঠাময় ! তাঁর দয়ার উপর নির্ভর করে চলে যাও । তবে পবিত্র স্থান পেলে পবিত্র বস্ত্র না এসে পারে না । মধু যেখানে মধুকর ও মেইখানে ।

১৫। যেমন মাতৃজ্ঞাতির কৃপা ব্যতৌত পুরুষ, মায়া হতে মুক্ত হতে পারে না । তদ্বপ্তি পিতৃজ্ঞাতির কৃপা ব্যতৌত নারী মোহ হতে মুক্ত হতে পারে না । অতএব পরম্পরের বঙ্গন আল্গা করে দাও । উভয়ের মধ্যে তাঁর সত্তা জেনে প্রেমে আনন্দে অভিভূত হয়ে যাও । তথ্য হয়ে যাও ।

১৬। দরিদ্র, নারায়ণের সেবায়, দেশ-দশের সেবায় আত্মোৎসর্গ কর, আজ্ঞা বলিদান কর । অগ্রে তাঁর “অ্যান্ত মৃত্তি” শুলোর পূজো কর, যে শুলো অম্বাভাবে বস্ত্রাভাবে, যেরে যাইছে । শেষে পাষাণ শুর্তি দেবিঃ । মানুষই তাঁর সর্বশ্রেষ্ঠ প্রতীক ।

১৭। গোলমাল করো না । ঈশ-মুশা বল, আমা বুজ-  
হিরিবৃক্ষ বুলো, যে যাই ব'লে ডাক, ষেই ভাব—ভূবো, সবইত  
এক । তাঁর ক্লপইত সর্ব ঘটে । তবে ভাবাৱ-ডাকাৰ কায়দা আছে ।  
যাব নিকট ষে ভাব, যে আদৰ্শ, যে নাম, ষে ক্লপ ষত নিকটে,  
ষত পরিচিত, তাৰ সেই নামে সেই ক্লপে নিৰ্ষা তত শীঁও ও সহজে  
এসে থাকে । তাই, নিকট হতে ক্রমশঃ দূৰ দূৰ প্ৰবৃত্তন কৰ্তে  
হৰে । তাঁৰ প্ৰকাশেৰ যে, যেদিক ধৰে, যেভাবে সহৰ মিশ্বতে  
পাৱে, সে তাই কৱক । ষতজন, তত মন ; ষত ষত, তত পথ,  
কাৰু পথে কেউ ষেতে পাৰবে না । যাব যাব পথে সেই মেইই  
যাবে । তাই পৱন্পৱকে সাহায্য করো । পথ এগিয়ে-পথ  
শেষে, শেষস্থানে মিলে—একহে মিলেই সব সন্দেহ, সব বিভিন্নতা,  
সব তামাসা ঘুচে যাবে । দেখ্বে—একই পথ, একই সব ।

১৮। একলব্য মেটে দ্রোণে ভক্তি ক'রে তাঁৰ নিকট হ'তে  
বাণ শিক্ষা কৱেছিল । আৱ তোমৱা এই তাঁৰ জ্যান্ত—অনন্ত  
মূর্তিৰ ভিতৰ তাঁৰ দৰ্শন পাবে না ? বিশ্বাস ফুল, বিশ্বাস কৱ ।  
সবইত সেই এক । লোলায় বিভিন্ন রংফলান মাত্ৰ ।

১৯। সৰ্বাগ্রে বৃক্ষ, শিশু ও নাৱীদেৱ সাহায্য কৰেব ।  
অতিথি ও অভ্যাগতকে স্বত্ৰে আহাৱ ও বাসন্তান দিয়ে সন্তুষ্ট  
কৰেব । দীন-দৱিজ, মূৰ্খ, আৰ্ত আতুৱ, নিঃসহায়, নিৱাশ্য,  
নিৰ্ধ্যাতীত-তুৰ্বলকে সৰ্বদা রক্ষা কৰেব, তাদেৱ, ষথাসুধা  
উপকাৰ কৰেব । আৱ সৰ্বদা সৱলত্ব, বিনয়, গান্তৌৰ্ব ও আক্-  
মধ্যাদা-ৱক্ষা-কুলৰ চল্বে ।

২০। মদ-গাঁজা, আফিং ভাঁং প্রত্তি মাসক-নেশাকর দ্রব্য চিরকালের ভৃষ্ট ড্যাগ কর্বে । ভুলে ও উহা স্পর্শ কর্বে না । নেশা একমাত্র তাঁতেই কর্বে । তিনিই সর্বনেশার আধাৰ ।

২১। যে সকল প্রাণী সকলের বিশেষ উপকারী যেমন গো, অশ্ব, মহিষ, ছাগী ইত্যাদি, তাদের কথনো হত্যা কর্বে না । ওতে জগত্তের মহা অনিষ্ট করা হবে । তাদের যত্নের সহিত পরিচর্যা কর্বে ।

২২। স্বাধীনভাবে পবিত্রস্থানে উপবেশন ক'রে চিন্ত-প্রশাস্তকারী পবিত্র ও শরীরের উপাদেয় খাদ্য খাবে । যে কাজই কর্বে তাঁকে শরণ নিয়ে, তাঁর হয়ে তাঁকে অর্পণ ক'রে কর্বে । দেশকাল ও পাত্র উপযোগী অনাড়ম্বর পবিক্ষার পরিচ্ছন্ন ব্যবহার কর্বে । স্বদেশ জাত দ্রব্য সমূহই ব্যবহার কর্বে । দেব-গুরু পূজায় লাগাবে ।

২৩। শুধু পাঠশালাই মানবের শিক্ষা মন্দির নয় । এই সারা জগতটাই জীবের অকৃত শিক্ষা মন্দির । দেশ বিদেশে অমণ কর, ঘূর, কর্ম কর, করে প্ররথ কর, শেখো । গভৌর শ্বির ও বৈধ্যশীল ইও । এক একটা বিষয় নিয়ে এক একটা জীবন কাটিয়ে দাও ।

২৪। নানা দেবদেবীর পূজায় লাভ কি হে ? কে কোন এক প্রতীকের সাধনা ক'রে, সেই প্রতীককে জগতের সকল দেবদেবীর ভিতর, সকলের ভিতর, সকল বস্তুর ভিতর বিস্তুর ক'রে হরেক ঝঁপে তাঁর সূক্ষ্ম প্রতীকের সেবায় প্রতুলাভ কর ।

২৫। ভগবান् কি এতই তুচ্ছ বস্তুরে ? যে তাকে চাকরের  
স্বারা আহ্বান করবে ? তার স্বারা পূজো দেবে ? বৈবেদ্য দেবে ?  
আর তাতে তাঁর সন্তুষ্টি লাভ করবে ? সেকি অত অনাদরের ?  
সে যে প্রাণের জিনিষ । সে শুধু প্রাণ চায়, সরলতা চায়,  
বিশ্বাস-ভক্তি-ভালবাসা চায় । মে তোদের বড় মান্যের ধার  
ধারে না. সে যে সকলের বড় । যে তাকে প্রাণের সহিত  
তাকে, সেইই পায় । তাঁর পূজো, তাঁর সেবা কর্তে হয়ত নিজে  
নিজে কর । নিজহস্তে ফুল বিস্তুদলে আহ্ব-নিবেদন ক'রে কর ।  
কি দৃঃখের বিষয়, লজ্জাব বিষয় যে, হিন্দু জাতি ধর্মে ও এমন  
পরনির্ভরশীল হয়ে পড়েছে যে, তাঁর পূজো তাঁর সেবা অন্তে না  
করে দিলে হয় না ? মানুষ হস্ত আগে স্বাবলম্বী হ, ভিতরে  
বৌরহ আন, শক্তিকে জাগায়ে তোল, তবে ধর্ম কর্তে  
পারিব, সবই কর্তে পারিব । সে যে অনন্ত শক্তি, অনন্ত জ্ঞান,  
অনন্ত প্রেম-স্বরূপ ! সত্য-ত্রুটি-বঙ্গ ! ওঁসচিদানন্দ ! ওঁ হ্রীম् ।

## বিবিধ উপদেশ ।

তাঁর কৃপা না হলে বহুশান্ত্র আলোচনা, কি কঠোর তৃপস্যাদিং  
গবেষকৃপা। কল্পে ও তাঁকে পাওয়া যায় না, জানা যায় না।  
তাঁর দয়া ভিন্ন কেউ সেই আজ্ঞারূপতীর্থে স্নান কর্তৃ পারে না।  
যখন তাঁর বিন্দু কৃপাদৃষ্টি হয় তখন আপনা হতেই সব প্রকাশ  
হয়ে যায়। তাঁকে কি ডেকে ডুকে বাধ্য করা যায় ! তিনি ধৈ  
স্মেচ্ছাময়।

তাঁর দয়া সকলের পরই সমান। তবে বৃষ্টি ঘেমন সব  
জ্ঞানগায়ই বর্ষণ হন, কিন্তু জল জমে থাকে গিয়ে ঘেমনে নৌচু  
দাঢ়াবার স্থান আছে মেইথানে। ঘরের মটকায় কি পাহাড়ের  
চূড়ায় চূড়ায় না। গড়িয়ে গিয়ে কৃষ্ণ, হৃদে পড়ে। তদ্বপ্ন  
তাঁর দয়া ও সকলেরই সমান হলে ও সে দয়া রাখ্বার ভাগ  
যাই আছে, এ ভক্তিভাবে নত হয়ে নৌচু হয়ে রয়েছে তার পুরই  
প্রকাশ পায়। অহঙ্কারী পাপী যাহা, আমার দেখা পায় না  
তারা। সে যে ভক্তেরই তগবান !

‘সুধ্য’ সব জ্ঞানগায়ই, সব বস্তুর ওপরই সমভাবে কিরণ  
দিচ্ছে। সকলেই ওতে শান্তি পাচ্ছে, কিন্তু যে প্রবল সাম্র-  
পাতিক বিকারে ভুগ্ছে তার কি কিরণ সহ পাবে কেন ? সৈ যদি  
জেজের জ্ঞয়ে ঘরের কোণে গিয়ে লুকায়ে সুর্যোর নিম্না  
করে। সুর্যোর কি মোষ খি তুমারই যে দুর্ব্যুলতা। তুমি

তোমার নিক্ষের মৌষে খেতে পাওনা, পর্যন্তে পাওনা, রোগ যন্ত্রনায় ভোগ, একি ঈশ্বরের দোষ ? একি দৈব বিড়ম্বনা ? তুমি না জন্মিতেই তিনি তোমার সর্ববিধ শুখের সামগ্রী অগতে তৈরী করে রেখে দিয়েছেন । চিনে নাও না । তিনি সর্বদাই দায়িত্বাময় । দয়া বিতরণের জন্য সদাই হস্ত প্রস্তাবণ করে আছেন । তোমরা নেও, চেয়ে নেও, নেওয়ার উপযুক্ত হয় । তাঁর দয়া রাখ্বার পাত্র কর ।

‘তাঁর দয়ার উপর বিশ্বাস রেখে তাঁতে সব সমর্পণ ক’রে, গাভাসা দিয়ে চলে যাও । সব তিনি করে নেবেন । তিনি প্রহ্লাদকে অগ্নির কুণ্ডে রক্ষা করেছিলেন, দ্রোপদীর লজ্জা নিবারণ করেছিলেন, এখনো তিনি সকলকে রক্ষা করছেন, সকলের পর দয়া বর্ষণ করছেন । ধরে নেও, রাখ ।’

ভূত ভবিষ্যৎ কিরে ? বর্তমান ! বর্তমানে বর্তমানের কার্য, বর্তমান । করে যাও । যা হয়ে গেছে তা গেছে, যা হবে তা হবে কি না হবে তার নিশ্চয়তা কি ? স্বর্গ নরক, শুধ দুঃখ, পরিণাম, অপরিণাম সবই এই বর্তমানে । বর্তমানেই দ্ব ভোগ করে যেতে হবে । করে যেতে হবেন তবে ভবিষ্যতের জন্য এইটুকু মাত্র দেখ্বে যে, ভবিষ্যৎ বংশীয়দের কোন দুঃখ-কেন্দ্র অস্থিধার দাগ না রেখে যাও ।

দীন দরিদ্র, মূর্খ, আর্ত আত্মরের দুঃখ কেউ বুঝলে নারে ।  
একটু ভাবো । শুরু পুরুত, জমিদার তীলদার আর জুন খোরের  
সন্মুখ জোকের মত শুড় শুড় করে এদের রক্তই ছবে খেয়ে

থেয়ে দেশটাকে একেবারে কাঙাল করে ফেলারেছে । এরা গুধিণীর চেয়েও হারাম ! নিষ্কহারাম ! তোমা একবার ভাব দেখি, একটু ভাব ! ভেবে দেখ, কোথায় কোন হালে তোমা আছিস্ । দুনিয়া বা কোন হালে চলছে । আর ধনী মানী তোমাদেরও, বলি, শোমরা ও একটু ভাবো, ভেবে দেখ আর কতকাল পায়ের উপর পা রেখে চলবে ? শীঘ্ৰ এৰ প্ৰতীকাৰ কৱ, নভুবং ষে যুগ চক্ৰ ফেৱছে, এতে যেমন উচ্চে আছ, তেমন আবাৰ নৌচে পড়ে বাবে । এয়ে জাগৱণ যুগ । সকলেই জাগবে । তাই শীঘ্ৰ কৱে দুনিয়াৰ সব তন্ম তন্ম কৱে দেখ, দেখে কৰ্ষ্ণ পত্না নিৰ্দেশ কৱে লও, চলো ।

গৱৈৰ গৱৈব ধৰ্ম ধৰ্ম বলে চেঁচামিটি কেন হে ? কৰ্মে নেমে পড় । পৱেৱ'পৱ নিৰ্ভৱ কৱে কেউ একমুষ্টি অৱ য়া একটুকুৱা ছিষ্ববস্ত্রও ব্যবহাৰ কৰিব না । প্ৰাণ ত একদিন যাবেই । যাক না, তবু স্বাধীন ভাবে যত লিন বাঁচা যায় বাঁচো । মনে প্ৰাণে ভাবো আমি স্বাবলম্বী আমাৰ কোন অভাৱ নাই । জগতেৰ অত্যোক জীবজন্মই যখন স্বাধীন, তখন আমি পৱেৱ অধীনতা স্বীকাৰ কৱে বাঁচবো কেন ? আৱ কাৰ্য্য ও উহা পৱিণত কৱ । হ্যারে, আমাৱে শুধু ভগবান্ ভগবান্ বলে লাভ কি ? আমিও এই যেমূল মানুষ, তোমাৰও তেমনই মানুষ । মাৰ্ক্য বৈ, দুনিয়ায় কিছুই নাই । আমুৰে মধ্য দিয়াই সব হয় ।

আমার ভক্ত যে হবি, সে আমার মত শক্ত হরি, যে জন্ম পাবিব, সে শুধু কুঁড়ে মানুষের মত বসে বসে ঠাকুর, জগৎবান্ জগৎবান্ বলে আমার নামের—আমার দৌর্বল্য নামের কলঙ্ক করিস্ব না।

এই যে তোমরা আমাকে, এই দেহটার মধ্যেই মাত্র আমাকে জেনে ভক্তি ভালবাসা জানাচ্ছ, বিষাটের পূজা কর।

এভক্তি আমাতে খাটী খাটী ভাঙ্কে পৌঁছাচ্ছেনা, আমি ত আর এতটুকু নই! আমি যে বিষাট, অনন্তকৃপী-অনন্ত বিশ্বময় বিশ্বস্তর। এই যে আমার এতটুকুকে ভালবাসছ, এরপর একে যে যে ভালবাসে, তাদের ভালবাস, তোমার স্বপরিবারের মধ্যে আমি আছি জেনে, আর তারা তোমাকে ভালবাসে তাই তুমিও তাদের ভালবাস। এইরূপে স্ব-গ্রামবাসীকে, স্বমতাবলম্বীকে, স্বদেশবাসীকে, পরে এইরূপে এই জন্মুদ্বীপবাসী এই জগৎবাসী সকলের মধ্যেই তাহার অকাল—তাহার সন্তু। জেনে ভালবাস, তাহার অতিমুর্তির পূজা কর। তবেই তাহার খটী খটী পূজা হবে।

একবার ঠাকুর কোলকাতা হঠে টেনে আসছেন, পথে য-তাৰ সহসা ছাড়ে গাড়ীৰ শব্দ শুনে একদল "শুকর" দৌড়ে ন।

জঙ্গলের মধ্যে গেল। আর তাৰ সঙ্গে সঙ্গে কাওড়াৱা (শুকর পালক) হড়মুড়ায়ে ঢুকল স্থেই জঙ্গলের মধ্যে। তা দেখেই শ্রীকৃষ্ণাকুৰ কেমন হয়ে গেলেন! চীৎকাৰ কৱে, কৈবল্যই বলতে লাগলেন—“চোৰ-শুকরের পিছে কাওড়া

দৌড়ায়; শূকরের পিছে কাওরা দৌড়ায়।” চীৎকার শুনেত  
বহুলোক অড় হোল। এক উজ্জ্বলোক বলে—“মহাশয়! শূকরের  
পেছন ত কাওরা দৌড়ায়ই থাকে, তা আপনি উক্তপ বলছেন  
কেন?” তখন একটু অকৃতস্থ হয়ে বলেন—“শূকরের পেছন ষে  
কাওরা দৌড়ায়, তা আমি জানি। কিন্তু এই দুনিয়ার সবুকাওরা  
হ'য়ে ঐ সংসারের কামিনী কাঞ্চনকূপ শূকরের পেছনে পেছনে  
দৌড়াচ্ছে।” ঠাহার দিকে একবারও কেউ ফিরে চাচ্ছে না।  
এমন যে কত কত সোণাৰ মানুষ সব জীবের জন্য এসে, তাদের  
ডেকে ডেকে চলে যাচ্ছে কেউ যে ফিরেও সেদিকে তাকাচ্ছে না।  
যার যা স্বভাব তা সহসা সে ছাড়তে পাচ্ছে না। এই যে স্বন্দর  
গাড়ী যাচ্ছে, কত দেশ বিদেশের কত লোক যাচ্ছে, তা না দেখে  
ওরা দৌড়ালো ঐ কাটা বনে শূকরের পেছন। এক পলকও ফিরে  
চাইলো না। বাঁশী বাজাটা ও বুঝি ওদের কাণে পৌছাল না।  
তিনি হ্যে ধৰা লিবার জন্মই ঘুরে ঘুরে বেড়াচ্ছেন, কেউ ঠাকে  
ধলে’না। চিন্লে না।” শ্রীশ্রীঠাকুরের ভাব বুঝে যাত্রীরা তখন  
ধর্ম বিষয়ে জ্ঞান কথা শুনতে চাওয়ায় ঠাকুর বলতে লাগলেন—  
দেখো, যে যা ধরে আছে, যে রংস ডুবে আছে, অতি বিবাক্ত হলেও  
তা ডাঁগ কল্পে দহন চায় না। মাতালেরা যেমন প্রথম প্রথম  
সখ করে মদ থায়, শেষে খেতে খেতে মদে এমনই আস্তন্ত হলে  
পড়ে যে, সর্বস্ব সেজগু বিক্রীত হ'য়ে গেলে ও আর ছাড়তে  
শারে না, চায়না। উক্তপ এই সংসারের জীবগণ প্রথম প্রথম  
সখ ক'রে সংসারে প্রবেশ করে কিন্তু শেষে আর তা ছাড়তে,

পারে না । কামিনী কাঞ্চনে এমনই আস্তু হয়ে পড়ে থে, ঘোড়াতে চেষ্টা করেও, কুরো নিমের ছাড়তে ইচ্ছা করেও অভ্যাসের দোষে আর ছাড়তে পারে না । হেড়ে যাবে কেখাবে ? ধর্বে কি ? একটা জাইত ? এই থে পূর্বে এছেশে সতৈগাহ প্রথা ছিল, স্বামী মরলে তার স্তুকে জোর করে জীবন্ত থে আঙ্গণের মধ্যে দিয়ে পুজ্যয়ে মার্ত্ত, তা না করে উৎসর্কার ধৰ্ম ধার্ত না । মহাজ্ঞা রামমোহন রায় এ প্রথা উঠাবার অন্ত কত চেষ্টা কলেন, পালেন না, শেষে যাই রাজশক্তির আশ্রয় নিলেন, অম্বু রাজাৰ আইন বলে দু'দিনের মধ্যে ও কুপ্রথা উঠে পেল, এসব স্মাজিক কুপ্রথা উঠান রাজ আইন ভিন্ন ভাবী কষ্ট ।

একদিন পথে দেখি এক বৃক্ষ অধির আবর্জনার ধূলা সংসার ও সাধনা । বাড়ছে । ধূলায় তার সর্বোজ হেয়ে কাটা মানুষ একেবারে সাদা করে ফেলেছে । নিকটে ষেডেই এসে প্রণাম ক'রে দাঁড়ালে । গায়ে হাত দিয়ে বলেম—“এসব কি ? সক্ষাৱ সময়, কেমন ক'রে কতক্ষণে এসব ছাপ্ কৰ্বে ? বৃক্ষ হেসে নদী দেখায়ে বলে—“ঐ যে রঝেছে, সারাদিনের ধূলো দিনাস্তে একবার বাপ্ দিলেই সব সাক্ হয়ে যাবে ।” শুনে বড় আনন্দ পেলাম । এই আমি তোমাদের শাহি । ভয় কি ? সারাদিনের সারা সপ্তাহ—মাসের সংসার অধির মহলা—আবর্জনা আগাও, ক্ষতি কি? দিনাস্তে, মাসাস্তে ও বন্দি একবার এতে বাপায়ে পড়ে, আমাৰ কথ উচ্চাৰণ কৰু, আমায় সব পাপপূণ্য শোক তৃপ্ত সংপে দাও, নিমেষে সব গ্রেচুণ বাক্ হয়ে খুলো । আমি

তোমাদের সব গ্রহণ কঁলেম, সংসারী সংসার ত্যাগ কর্বে কেন ?  
 ৭ দিনের কাজ ৬ দিনে সেৱে একদিন আমাৰ নিকট গ্ৰসো, এই  
 সাধু সংজ্ঞে এসে, ব'সো, একমাসের কাজ ২৫ দিনে সেৱে, ৫ দিনও  
 যদি এসংজ্ঞে থাকো, তাতেই সব হয়ে যাবে। সব মঘাত্মা মাটী  
 খুয়ে যাবে। নিৰ্বাল পবিত্র হয়ে যাবে। সংসার ত্যাগ কৰ্ত্তে  
 ইবে না ! খুব খেটো, খাটুনিতে থাকলে মন পবিত্র থাকে, আন্ত্য  
 ভাল থাকে। আমাৰ নাম কৰ্বে, আৱ কাজ কৰ্বে। যাৱ  
 যাৱ আমাৰ এ মুক্তিৰ একবাৰ একটুকুও দৰ্শন হয়েছে, অস্তিমে  
 তাদেৱ প্ৰত্যেকেৱই মুক্তি জান্বে। ভয় নাই ! মাঈৎঃ ! অভী  
 হয়ে নিৱন্তৰ কৰ্ত্ত কৰ, আৱ আমাৰ নাম কৰ, শৱণ মনন কৰ,  
 আমি তোমাদেৱই আছি।

হাঁৰে, তোৱা ত আমায় চাস্, আমাৰ প্ৰেম ভালবাসা, দয়া

বস্বাৰ মত আসন চাস্. কিন্তু শুধু চাইলেই ত সে ধন আৱ  
 না দিবে বস্বতে বলেও দেওয়া যায় না। আমি তোদেৱ দেওয়াৰ  
 জন্মই হস্ত উত্তোলন ক'ৱে ? সদা দাঢ়ায়ে আছি। কিন্তু দেবো  
 কোথায় ? দেবো কাকে ? এপ্ৰেম, থোৰ কোথায় ? তোৱা  
 আমায় রাখ্ৰি কোথায় কল্প ? যে বুকে স্তুকে নিয়ে কাম  
 চৰিত্ব কৰিস্, কোন্ সাহসে সেই বুকে এ অমূল্য ধন রাখতে  
 চাস্ ? কিন্তু তবু আমি যেয়ে থাকি। কিন্তু বড়ই কষ্ট হয়  
 বেশীক্ষণ থাকতে পাৰি না। অসহ হয়ে চলে আসি। আমি  
 তোদেৱ চাইই। কিন্তু তোৱা ও আমাকে একটু চা ? সেইহে  
 জিতেক্ষিয় হ'লুম আসন পবিত্ৰ ক'ৱে বসে থাক, বা ডাকলে ও

আমি গিয়ে যস্তো । বস্বার মতন আসন না হ'লে বস্তে বল্লেও  
কি কেউ বসে ? হৃদয় আসন পবিত্র কর । যেখানে পদিত্র—  
মেইখানেই আমার বাস । তোরা সৎ হ, পবিত্র হ, তোদের  
সকলের চৈতন্য হোক । শুমা—। (শ্রীশৈলাকুরের ভাব সমাধি)

শ্রীশৈলাকুর যখন কোন রোগীর রোগের ব্যবস্থা করে দিতেন,  
বিবার । তখন বল্লেন—বিবার পবিত্র দিন । এদিনে  
বাড়োতে কেহ কথন মাছ মাংস খাবে না । ঘর দোর লেপে  
পুছে কাপড় চোপড় ধুয়ে টুয়ে পরিষ্কার হয়ে থাকবে ! আর  
যতদুর পার সংযমী হয়ে আমার শরণ মনন করবে । এভাবে  
চলে অগ্নিভয়, সর্পভয়, অকাল মৃত্যুভয়, জলের ভয়, কোন  
পৈশাচিক ব্যাধির ভয়, কোন ভয়ই থাকবে না । আর সক্ষম হলে  
সাধ্যমত সাধুদের সেবা করবে, তাদের নিয়ে নাম করবে, সদ  
বিষয়ের আলোচনা করবে, এতে সর্ববত্ত্ব মঙ্গল হবে ।

মতে থেকো, মতে থাকা ভাল । রাখালের হাতে বা ধীধা  
মতে থেকো, মতে গোছড়ে গরু যেমন সর্ক না হয়ে পারে না,  
থাকা ভাল । ফসলের লোভে দৌড় দিলেও খুঁটোয় টান  
লেগে কি রাখালের সাবধানতায় গোচরে ফিরে আস্তে বৃথা  
থাকে, তজ্জপ থেকে কোন সাধু, মহাপুরুষ, সন্তুরুর কথা মেনে  
চলে, তাঁর ভাব বা মত মতন চল্লতে বাধ্য থাকলেও পাপ কার্যা  
হতে—। ঐ সাধুর দয়া হতে বঞ্চিত হবার ভয়ে মন ফিরে আসে ।  
অন্তর্য় কাজ করে প্রভু অসংক্ষিপ্ত হবেন, তিনি আর ভাল বাসুন্ধেন  
না, তাই নান্দা প্রকারের প্রলোকেন্দ্র পড়লে ও গুরুর কথা স্মরণ

হওয়া মাত্রই মনের গতি ফিরে যায় । সে আর অস্থায় কর্তে পারে না । প্রত্যেকের জীবনই এক এক জনের পর নির্ভর করে থাকা ভালি । আমন্দে থাকা যাব । সমস্তই তিনি নিয়েছেন, সমস্তই তাঁকে দিয়েছি । আমার আবার ভয় কি ? অস্থায় করি চুলে ধরে টেনে ফিরাবেন । যা কর্বার তিনিই করবেন ! আমার শুধু জোর দিতে হবে । একজনের পরে জীবন সপে দাও । জন্মের মত সপে দাও, আর ফিরে উঠায়ো না । জীবনের একটা লক্ষ্য একটা শ্বিন্তা না থাকলে তার দ্বারা কোন কার্য্যই সম্পন্ন হয় না ।

শক্তি অর্জন কর । শক্তি সমস্ত বাধা বিপ্লের উপরে শক্তি অর্জন কর । কার্য্যকরী, শক্তির জয় অবশ্যস্তাবী । কর্ষ্ণেই শক্তি উপার্জিত হয় । কর্ষ্ণই ধর্ম । কর্তব্য কর্ষ্ণই ধর্ম কর্ষ্ণ ।

কর্ষ্ণের মধ্যে কখনো উদ্বেগ এনো না । কর্ষ্ণ করে যেতে, হলে অসীম ধৈর্য্যশীল হতে হয়, নিখুঁত চরিত্রবলে বলৌয়ান হতে হয় । চরিত্রবলের মিতন আর বল নাইরে ।

আরু কার্য্যের মধ্যে আপনাকে সম্পূর্ণরূপে ডুবায়ে রাখতে পাইলেই শত বাধা বিপ্ল, শত দুঃখ দুর্দিশার মধ্য দিয়াও সফলতা এসে যাবাই । আর জান্বে—কর্ষ্ণ আরস্ত কলেই সঙ্গে সঙ্গে শক্তি ও সুবিধা এসে থাকে ।

বিনা রক্তপাতে জগজ্জয় কর্তে হলে একমাত্র ভালবাসাই, প্রকৃত জগজ্জয় বীর । তার প্রধান অস্ত্র জান্বে ! যে বিশ্বপ্রেমিক সেইই মহাযোদ্ধা, সেইই প্রকৃত জগজ্জয়ীবীর ।

“ভিক্ষা করা নিম্নলৌক কথন কি যখন উহা নিজের অস্ত্র, নিজের ভিক্ষা করা নিম্নলৌক উদর পূর্ণির অস্ত্র করা হয়। আর যখন দেশ কথন? দশের, গরীব দুঃখীর অস্ত্র অঙ্ক আত্মরের অস্ত্র করা হয়, তখন ওভে মহাপুণ্য হয়। হৃদয়ের প্রশংস্ততা বেড়ে থাই। প্রেম আসে, মুক্তভাব আসে। আর জ্ঞান—ভিক্ষা বিমা জগতে কথন কোন মহৎ কার্য সম্পন্ন হয় না।”

“তাঁর নিকট কিছুই চেয়ে না, প্রার্থনা করো না। চাইলে প্রার্থনা। একমাত্র তাঁকেই চাবে। আর যদি কিছু চাবেই তবে এইরূপ ভাবে চাবে:—

“হে প্রভু! তোমার মহিমা অয়স্ক হৌক। আমায় স্বথে কি দুঃখে রাখো তাহাতে আমার ক্ষতি নাই, কিন্তু তোমাকে যেন কথনো ভুলিয়া না যাই। আমার সমস্ত চেষ্টা যেন তোমার কার্যেই নিয়োজিত হয়। আমাতে যেন তোমার সবা প্রকাশিত হয়। তোমার প্রেমপূর্ণ পুরিত্রোচ্ছল শ্রীমুর্তি যেন নিয়ন্তই আমার নয়নস্থয়ে উন্মোচিত থাকে। আমি যেন সদা তপ্ত হয়ে থাই, তপ্ত হয়ে রাই।

হে প্রভু! আমার ইন্দ্রিয় নিচয়ে যাহা যাহা অনুভূতি আসে, তাহা যেন তোমার দূতির মধ্য দিয়াই প্রকাশিত হয়ে আসে। হে প্রভু! হে আমার প্রাণের বক্ষু! আমি আর কিছুই চাই না, আর কিছুই আমার কামনা নাই, স্বধূঁ এই কর প্রভু! তোমার ভূক্তগণের মনোসাধ পূর্ণ কর, সকলকেই মুক্ত কর।

হে প্রেমমর ! তোমার অহেতুকী পবিত্র প্রেমে সকলকে শৈক্ষ  
আমাকে জন্মের মত—চিরদিবের জন্ম ডুকায়ে গাথ ! হৈ বস্তু !  
হে প্রভু ! ভাষাই কর, ভাষাই কর, ওম—ওম—ওম— !

( শ্রীশ্রীঠাকুরের ভাব সমাধি ) ।

## পরিশিষ্ট ( ক ) ।

শ্রীশ্রীনবস্তু প্রণাম ।

বুদ্ধকার্তং নিরাশ্রয়ং নির্যাতীতং,  
বক্তং মুর্খং এবং ষড় ভাবম্ দীনম্ ।  
তষ্ট্যে বস্তুং যঃ স পরং ভগবানম  
দীনবস্তুং অণমামি মুহূর্হঃ ॥  
নির্যাতীত নিরাশ্রয় আর জ্ঞানহীন,  
কুখার্তু ও বক্ত আর্ত এই ষড় দীন ।  
এ দীনের বস্তু যিনি পরম আশ্রয়,  
( সেই ) ভগবান দীনবস্তু প্রণমি তোমায় ॥

শ্রীশ্রীনবস্তু প্রণম স্তোত্রাঙ্ককমু ।  
মৌনবো বাহমং যস্ত নুরচিক্ষণ তথাসনং ,  
মার্জিব শাস্ত্র বাস্তুর্ধো নিজরাং প্রবত্তে সন্মৈ ॥

•ମରାଗଃ ମଞ୍ଜଳାର୍ଥକୁ ନରେସୁ ଯଃ ପ୍ରକାଶତେ  
 ଶ୍ରୀଦୀନବକ୍ଷୁଃ ସତତଃ ଭବିତା ଶରଣଃ ମମ ॥୧॥  
 ପୂଜୋପକରଣଃ ସମ୍ୟ ଶ୍ରଦ୍ଧାର୍ଥ ଭକ୍ତି ଚନ୍ଦନଃ  
 ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ମୁଣ୍ଡି ଧାରିଣଃ ଜ୍ଞାନମୟମକଳ୍ପିତଃ  
 କୃପଯା ଜ୍ଞାନ ହାରିଣଃ ନମାମ୍ୟାଜ୍ଞ ବିଭୂତୟେ  
 ଶ୍ରୀଦୀନବକ୍ଷୁଃ ସତତଃ ଭବିତା ଶରଣଃ ମମ ॥୨॥  
 ଭକ୍ତ ମଣିଲ ମଣିତଃ ଦୌନାର୍ତ୍ତ କଳ୍ପାଣେ ରତଃ  
 କୌର୍ତ୍ତନେ କଥନେ ଚୈବ ନୃତ୍ୟସ୍ତମକୁତୋ ଭସଃ  
 ଜଗମ୍ବନ୍ଧଲ ମାଞ୍ଜଳ୍ୟଃ ନମାମ୍ୟାଜ୍ଞ ବିଭୂତୟେ  
 ଶ୍ରୀଦୀନବକ୍ଷୁଃ ସତତଃ ଭବିତା ଶରଣଃ ମମ ॥୩॥  
 ସୁଷ୍ଠି ହିତି ବିନାଶେୟ ଜଗତଃ ସର୍ବକାରଣଃ  
 ଅଚିନ୍ତ୍ୟାବ୍ୟକ୍ତ ଦେହକୁ ଶ୍ରଦ୍ଧାବୀଜ ସ୍ଵରୂପକଃ  
 ବାକ୍ୟାତୀତଃ ତ୍ରିକାଳତ୍ରଃ ନମାମ୍ୟାଜ୍ଞ ବିଭୂତୟେ  
 ଶ୍ରୀଦୀନବକ୍ଷୁଃ ସତତଃ ଭବିତା ଶରଣଃ ମମ ॥୪॥  
 ଅଚଳଃ ସଚଳୋ ଭାତି ଚୈତ୍ୟଃ ଲଭ୍ୟତେ ଜଡଃ  
 ସେ କୃପାଲେଶ ମାତ୍ରେଣ ପଞ୍ଚଲ୍ୟଶ୍ୟତେ ଗିରିଃ  
 ସ ଦୀନବକ୍ଷୁଃ ସତତଃ ଭବିତା ଶରଣଃ ମମ ॥୫॥  
 ଅଶାସ୍ତଃ ଶାସ୍ତ୍ରମାନ୍ମୋତି ରମ୍ଭୋ ଭବତି ସୁଷ୍ଠକଃ  
 ସେ କୃପାଲେଶ ମାତ୍ରେଣ ମୁକ୍ତୋ ବନ୍ଦତି ଭାସିତଃ  
 ନ ଦୀନବକ୍ଷୁଃ ସତତଃ ଭୂବିତା ଶରଣଃ ମମ ॥୬॥  
 'ଅଜ୍ଞୋ ଭବତି ଜ୍ଞାନୌଚ ବକ୍ଷୋ ମୁକ୍ତୋ ମହୀଜଳେ.  
 ସେ କୃପାଲେଶ ମାତ୍ରେଣ ସ୍ତ୍ରନାଥଃ ସନ୍ତ୍ରେଷୟତେ

স দৌনবকুং সততং ভবিতা শরণং মম ॥৭॥ ?

দীনো ধূনৌ হিতো দস্যঃ স্বখী ভবতি পাপতাঃ ।

অসাধুঃ সাধুতা মোক্ষ যৎ কৃপালেশ কারণাত

স দৌনবকুং সততং ভবিতা শরণং মম ॥৮॥

## পরিশিষ্ট ( খ ) ।

শ্রীশ্রীঠাকুরের সংক্ষিপ্ত জীবনী ।

যাহার পুণ্যাবিভাবে অস্পৃশ্য অশিক্ষিত ও চিরনিদ্রিত জন  
সাধারণ যুগ-যুগান্তরের ঝাড়তা-দাস্যতা পরিহার করতঃ জাগ্রত  
হইয়া উঠিয়াছে, যাহার বুদ্ধের শ্যায় জ্ঞান, যৌশুখ্যট্টের শ্যায় প্রেম,  
রামকৃষ্ণের শ্যায় সরল কথায় শান্তি মৌমাংস। ও নেপোলিয়ানের  
শ্যায় কর্ম তৎপরতা দর্শন করিয়া বঙ্গের ভদ্রাভদ্র বহু নরমারী  
স্তন্ত্রিত ও মুক্ত হইয়া গিয়াছেন; যিনি সাম্য—মৈত্রী—স্বাধীনতা ও  
অভয় অভীঃ বার্তা, লইয়া দেশে দেশে ঘরে ঘরে মহামিলনের অফুরন্ত  
অনিবার্য—অনাবিল প্রেমস্ত্রোতৃঃ প্রবাহিত করিয়া দিয়াছেন;  
দীন-দরিদ্র, আর্দ্র আতুর শুনিরাশ্রম নির্ধাতীতের মধ্যেই ভগ্বানের  
মুর্ত্তভাবে সকল প্রকাশ, ইহা প্রত্যক্ষ করাইয়া বল্লভপ্রে বহুমুক্তিতে

গণ-যোরাজনের সেবা করিয়া ধন্য হইতে শিঙ্কা দিয়া গিয়াছেন—  
সেই সান্তানব শরীরে অমন্ত মহাশক্তির বিকাশ, মহামানব  
অবংতার পুরুষই দীমহীন কান্তালের বেশে অপূর্ব তেজঃবীৰ্য ও  
মহাপবিত্রোজ্জ্বল প্রেমমুর্তিতে প্রেমের পাগল শ্রীশ্রীনবস্তু নামে  
সুপ্রকাশ হইয়াছিলেন। তাহার পিতার নাম বাটুলচন্দ্ৰ  
ঠাকুৱ, মাতার নাম পান্নাময়ী দেবী। জন্মভূমি—ফরিদপুরের  
অনুর্গত দেৰাচুৰ গ্রাম। জন্মকাল—১২৮৯ বঙ্গাব্দের ১১ই  
ভাদ্র বুধবাৰ, কৃষ্ণাষ্টমী, ব্রাক্ষ-মুহূৰ্ত।

ধন্য ভারতেৰ সেই পুণ্যোৎসব দিবস,—ভাদ্রেৰ সেই পুণ্য  
মুহূৰ্ত, ভক্তরাজ বাটুলচন্দ্ৰেৰ জন্মাষ্টমী মহোৎসব, আৱ ধন্য  
পৱন ভাগবত গায়ক কবি আনন্দচন্দ্ৰ সৱকাৱেৱ পবিত্ৰ রাম  
নাম কৌর্তনেৰ সেই পবিত্ৰ উচ্ছুস্মি ! রাত্ৰি প্ৰভাত হইয়া  
আসিতেছে, শারদীয় পিককূল আনন্দে কুঁহ দিতেছে, হংস  
হংসীৰা উচ্চেঃস্বরে হংস মন্ত্ৰ উচ্চারণ কৱিতেছে, পূৰ্বীকাশ  
'ক্রমশঃই উজ্জ্বল হইতে উজ্জ্বলতাৰ হইতেছে' জগতেৱ 'জীবগণ  
মলয়েৱ হাওয়ায় প্ৰাণেৱ আৱামে ধীৱেৱ ধীৱেৱ জাগিয়া উঠিতেছে,  
পবিত্ৰ ওম্কাৱ উদগীতিতে নভোঃগুলে অপূৰ্ব ধৰনি শ্ৰান্ত হইয়া  
সংকলনকৈ স্বৰ্গীয় দিবাভাৱে বিভেৱা কৱিয়া দিতেছে, আমদেৱ  
আঞ্জ-হাৱা হইয়া আনন্দ-চন্দ্ৰ ধূয়া দিয়াছেন—'কোথায় রহিলে  
জ্যাল দীনবস্তু রাম !' আৱ অমহি অন্দৱ মহল হইতে মঙ্গল-  
ধৰনি শঞ্চকাংশ সৃহ হলুধনি উঠিল ! অঙ্গলেৱ মধ্যে জগন্মঙ্গলেৱ  
আবিৰ্ভাৱ জুন্দিয়া ত্ৰি অবস্থায়ই আনন্দচন্দ্ৰ ঔন্তুৰ্জ্জৰে প্ৰবেশ

କରିଯା ପାଞ୍ଚାମୟୀକେ ବଲିଲେନ—“ମା କି ପେଯେଛୁ ଏକଢ଼ାର ଦେଖା�ଁ ଦେଖି, ଦେଖେ ଜୀବନ ସଫଳ କରି ।” ବଲିଯାଟି ତିବି ସଞ୍ଚାର ଜାତ ଶିଶୁକେ କୋଳେ ଲାଇଲେନ, ଏବଂ ବଲିଲେନ—“ମା ଏବଂ ଆମାର ଦୀନବକ୍ତୁ ଏସେଛେ, ଏଁ ଯେ ଏବାର ଦୀନଗଣେର ବକ୍ତୁ ହୟେଇ ଏସେଛେ, ଏବାର ଏଁର ନାମ ଦୀନବକ୍ତୁ ।” ବଲିଯା ଆବାର ସଭାଯ ଫିରିଯା ଗେଲେନ, ଏବଂ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରେର ଶୁଣାବଳୀ ଓ ଭବିଷ୍ୟତ କାର୍ଯ୍ୟାବଳୀଇ କୌର୍ତ୍ତନ କରିଯା ତ୍ବାହାର ଆବିର୍ଭାବ ବାର୍ତ୍ତା ଅଥମ ଜଗତେ ପ୍ରଚାର କରିଲେନ । ଏଇଙ୍କପେଇ ଏ ଭାବ ରାଜ୍ୟର ସୋଣାର ମାନୁଷ, ଭକ୍ତେର ନିର୍ଦେଶ ଗୋଟିଆ, ସଦାପ୍ରଫୁଲ୍ଲ ପ୍ରେମମୟ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀନିବକ୍ତୁର ଜୟୋତିଷବ ସମ୍ପଦମ୍ଭୁତ ହଇଲା !

ଦେଖୁ ଯାଯି ଯେ ସକଳ ମହାପୁରୁଷ ଜଗତେ ଓଲଟ୍ପାଲଟ୍ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆନିନ୍ଦ୍ରୀ, ଯୁଗେ ଯୁଗେ ଅଶାନ୍ତ ଜଗତେ ଶାନ୍ତ ଭାବ ପ୍ରଦାନ କରିଲେଇ ଆସିଯା ଥାକେନ, ବାଲ୍ୟକାଳ ହଇଲେଇ ତ୍ବାହାଦେର ଭାବ, ସାଧାରଣ ମାନବେର ହଇଲେଇ ସର୍ବପ୍ରକାରେ ଅସାଧାରଣ ବୈଚିତ୍ରାବକମେର ! ଏଇ ଜୟୋତିଷ ତ୍ବାହାଦେର ପ୍ରାଗଳ, ଲେଂଟୋ, କ୍ଷେପା ପ୍ରଭୃତି ଉପାଧିଇ ଶିରୋଭୂଷଣ ହଇଯାଥାକେ । ଆର କାଳେ ଉହାଇ ସକଳେର ପ୍ରିୟ, ସଂକଳେର ଆହୁରେ ନାମ ହଇଯା ଥାକେ । ଏ ଅନୁତ ଭାବେର ମାନୁଷେଇ ବା ତ୍ବାହାର ବିପର୍ଯ୍ୟାୟ ହଇବେ କେନ ? ହିଂସ୍ର ସର୍ପ, କୁକୁର ଲାଇଯା ଧେଲା, ଠାକୁର ଦେବତା ଲାଇଯା ଠାକୁର ସାଜିଯା ଧେଲା, ସାଧାରଣ ଦୃଷ୍ଟିତେ ଯାହା ହେଯ ଦିବ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟିତେ ତ୍ବାହାକେଇ ପୂଜ୍ୟ ଜ୍ଞାନିନ୍ଦ୍ରୀ ସମ୍ମାନ, ପ୍ରମର୍ଶନ କରିବା ଏବଂ ସାଧାରଣ ଦୃଷ୍ଟିତେ ଯେଇ ମାନ୍ୟ ଦିବ୍ୟ ଦୃଷ୍ଟିତେ ତ୍ବାହାକେଇ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଜ୍ଞାନିଯା ଅବଜ୍ଞା କରଣ, କ୍ରାହୀ ପ୍ରମର୍ଶ ମାତ୍ର,

ଯେଣେ ଶାନ୍ତି, କାହାରେ ବା ଦର୍ଶନ ମାତ୍ର ସମ୍ମୁଦ୍ରି । କତରପେ  
କତ ଭାବେ କତ ଭାବେର ଖେଳାଇ ଏ ଭାବେର ମନୁଷ ଖେଲିଯା  
ଗେଲେନ୍ !

ତୀହାର ଉଚ୍ଛଳ ଶ୍ୟାମବର୍ଣ୍ଣ, ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶୁଗଠନ ପ୍ରେମମୁଦ୍ରି, କମନୌୟ  
ଭାବ କାନ୍ତି, ବିଶ ବିମୋହନ ବାଁକା ଅରୁଣ ଆଁଥିଦୟ ଯେଇଇ ଏକ-  
ବାର ଦର୍ଶନ କରିତ, ମେଇଇ ମୁଢ଼ ହଇଲା ଯାଇତ । ହାରାନିଧି, ପ୍ରାଣେର  
ରତନ ପାଇଯା ପ୍ରାଣେ ତୁଳିଯା ଲାଇତ । ଯଥାର୍ଥ ଇ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଏବାର  
ବନ୍ଧୁ ଭାବେଇ ଆସିଯାଇଲେନ । ଏମନ ଚିନ୍ତାକର୍ଷକ ମୁଦ୍ରି, ଏମନ ସର୍ବବନ୍ଧ-  
ହରଣକାରୀ ଅହେତୁକୋ ପ୍ରେମଭାବ ଜଗତେ ଆର ଦେଖୀ ଯାଇ ନାହିଁ ; ଏତ  
ବଡ଼ ମୁଢ଼କାରୀ ରୂପ, ଭାବ, ଯାହା ଅବାକ୍ସଲୋଗୋଚରମ୍, ଯାହା  
ଶ୍ରୀଶ୍ରୀରାମକୃଷ୍ଣ, ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଚିତ୍ତନ୍ୟ ଓ ଶ୍ରୀଆକୃଷ୍ଣ ସମ୍ବନ୍ଧେ ଶୁଣା ଯାଇଁ ମାତ୍ର ;  
ଆର ଆଜ ତାହା ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ କରିଯା ପୂର୍ବ ପୂର୍ବ ଅବତାର ପୂର୍ବବନ୍ଧଗଣ  
ସମ୍ବନ୍ଧେ ନିଃସନ୍ଦିଧ ହଇତେଛି ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଆକ୍ଷ ଆକ୍ଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ‘ଲେଖାପଡ଼ା ଶିଖିଯାଇଲେନ  
ମାତ୍ର । କାରଣ ବାଲ୍ୟକାଳେଇ ତୀହାର ପିତୃବିଯୋଗ ହେଯ, ସଂସାରେ  
ନାନା ଅଭାବ ଅନ୍ତରେ ଆସିଯା ପଡ଼େ । ଯଦିଓ ଏ ମନୁଷ ଆକ୍ଷ  
ଆକ୍ଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶିଖିଯାଇଲେନ, ତଥାପି ଈହାର ସର୍ବଳ ଶୁଗଞ୍ଜୀର’ ଓ  
‘ଶୁମାର୍ଜିତ ଭାଷାୟ ବେଦ-ବୈଦାନ୍ତ୍ରେର ଗୃହ ରହସ୍ୟ, ଅଟିଲ ଦର୍ଶନେର ସରଳ  
ସହଜ ବାଖ୍ୟା ଶ୍ରୀରାମ କରିଯା ଖ୍ୟାତନାମ୍ବ ପଣ୍ଡିତମୃଣ୍ଣା ଓ ବିଶ୍ୱିତ ଓ  
‘ସ୍ତର୍ଣ୍ଣିତ ହିଇଯାଯାଇତେନ । ତୀହାର ଶ୍ଵରଣ ଶକ୍ତି ଏତ ଭୌଙ୍ଗ୍ରାହିଲ ଯେ,  
‘ଶ୍ରୀଶ୍ରୀହରିଲାଲାମ୍ବତ’ ଗ୍ରହଧାନି ଚକ୍ର ମୁଦ୍ରିତ କରିଯା ଅନଶ୍ଵର ଭାବେ  
ଆଦ୍ୟନ୍ତ ପାର୍ତ୍ତକୁଣ୍ଡିଯା ଯାଇତେ ପାରିବେନ । ଯେ କୋଳ ବିଷୟେ ଏକଟୁ’

ଉତ୍ସାହନ ହଇଯା ଗେଲେଇ ତାହାର ସମସ୍ତ ଟୁକୁଇ ସମ୍ୟକକ୍ଳପେ ବୁଝାଇଯା  
ଦିତେ ପାରିତେଣ ! ସେବ ସର୍ବଜାତୀୟା, ସର୍ବ କର୍ମ କର୍ତ୍ତାକ୍ଳପେଇ ଏ  
ନିଃସ୍ଵ' ଦେଶେ ପୂର୍ଣ୍ଣତଃ ଲଇଯାଇ ଏବାର ପ୍ରଭୁ ଆସିଯାଇଲେନ ।  
ଶ୍ରୀଆର୍ଥାକୁରକେ ଓ କିଛୁ ଦିନେର ଅନ୍ୟ ପରମ୍ପରେ ଚାକରୀଓ କରିତେ  
ହଇଯାଇଲ । ଏହିଥାନ ହଇତେଇ ଶ୍ରୀଆର୍ଥାକୁରର କର୍ମ ଜୀବନେର  
ଆରାତ୍ । କେମନ କରିଯା ନିଜେର ଜୀବନ ବିପନ୍ନ ଓ ତୁଳ୍ଳ କରିଯା,  
ବ୍ୟାତ୍ରେର ମୁଖେ ସଂପିଧା ଦିଯା ଓ ମନିବେର କାର୍ଯ୍ୟୋକ୍ତାର କରିତେ ହୟ, ଏହି  
ଏକାଦଶ ସର୍ବ ବୟସେଇ ତିନି ତାହାର ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ନିର୍ଦର୍ଶନ ପ୍ରଦାନ କରିଯା  
ଦାସହେର ଆରାର୍ଥ, କୃତତ୍ୱତାର ଅକ୍ଷୟ ଅଳ୍ପ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ରାଖିଯା ଗିରାଇଛେ ।

ছয় মাসের মধ্যেই তাহার দাসত্বের শেষ হইল। তিনি  
সুরগ্রাম হইতে গৃহে ফিরিলেন। এই সময় কবিরসরাজ  
• গোস্বামী তারক একদিন তাহার শ্রীমুখে—সুমিষ্ট সুগন্ধির স্থরে  
একটি সুমধুর গীত শ্রবণ করিয়া এমনই মোহিত হইয়া যান যে,  
সেইদিন হইতে শ্রীশ্রীঠাকুরকে ছয় মাস কাল আপনার সঙ্গে  
সঙ্গে রাখেন এবং নানাবিধ গীত-বাদ্য ও শান্ত্রাদি শিক্ষা দেন।  
পরে বাড়ীতে ফিরিয়া শ্রীশ্রীঠাকুর কৃষিকার্য্য, গোপালন ও মুদ্র  
দোকানের ব্যবসায় আরম্ভ করেন। এই ভাবে কয়েক বৎসর  
‘কাঁটিয়া’ পাঞ্জার পরে হঠাৎ একদিন তৌত্র বৈরাগ্যের উদয়  
হওয়ায় তিনি গৃহ ত্যাগ করিয়া চলিয়া যান এবং ১৬ বৎসর  
কাল ভারতের বিভিন্ন তৌর পর্যটন ও বহুভাবের বহু সাধু মহা-  
পুরুষের সঙ্গ করিয়া আবার ঘৃড়ীতে ফিরিয়া আসেন। ‘বাড়ীতে  
আসিলে আজীব স্বজনে বিদ্যাহৈর অশ্চ কম্যা দেখিতে লাগিলেন।

কিন্তু কোন কল্পাই তাঁহার পছন্দ না হওয়ার একদিন স্বরং  
ঘটকের সঙ্গে গিয়া ওগোলোকচান গোস্বামী বংশ সন্তুত উপুর্ণচন্দ্ৰ  
গোস্বামীর চতুর্দশ বৰ্ষীয়া কল্পা আমতো বিৱজা দেৱীকে দেখাইয়া  
দেন । এবং শুভদিনে পঞ্চবিংশতি বৰ্ষ বয়সে উক্ত কল্পার সহিত  
শ্রীশ্রীঠাকুৰের শুভ-পৱিলয় কার্য্য সম্পন্ন হয় । বিবাহের পৰ  
হইতেই পুনঃ পুনঃ ভাবস্থ হইয়া পড়িতে থাকেন । এক সময়  
বৰ্ষা কালে জমিতে জনৈক কৃষকের “বারাসে” গান শ্ৰবণ কৱিয়া  
জালের মধ্যেই ভাবস্থ হইয়া ডুবিয়া থাকেন । দৈব ত্ৰুটি জনৈক  
পথিক তাঁহাকে ঐ অবস্থায় দেখিতে পাইয়া নিজেৰ নৌকায়  
তুলিয়া বাটীতে রাখিয়া যান । এইভাবে কয়েক বৎসৰ থাকিয়া  
আবার দেড়বৎসৰকাল নিরুদ্ধিষ্ঠ হইয়া মনোৰূপ, গঞ্জাঘাট,  
কালীঘাট প্ৰভৃতি তৌৰ স্থানে গিয়া নানাভাৱেৰ সাধু সহবাসে  
কাটাইয়া আসেন ।

১৩১৯ বঙ্গাব্দের জ্যোষ্ঠ মাসে একদিবস রাত্ৰিকালে পাঁচ  
কাহনীয়া হইতে দেৰাচুৰ যাইবাৰ পথে রাত্রিত্বের “আলোক-  
ডাঙা”ৰ শশান ভূমিতে এক অপূৰ্ব দীৰ্ঘ জ্যোতিঃ দৰ্শন  
কৱিয়া সমস্ত রাত্ৰিই সেইথানে সমাধিষ্ঠ হয়ে থাকেন । অবশেষে  
রাত্ৰিশেষে শবদাহকাৰীদেৱ বিকট হৱিধৰনি শ্ৰবণে সমাধি ভজ্জ  
হওয়ায় গৃহে ফিৱিয়া আসেন । এবং পুনঃ পুনঃ ভাবস্থ হইয়া  
পড়িতে থাকেন । এই সময় অষ্টবিংশতি প্ৰকাৰেৰ দ্বিযজ্ঞাৰ  
সমূহ তীহাতে সৰ্বদা লাগিয়াই থাকিত ! অহনিষ্ঠিত ভাৱেৰ  
লোৱে উন্মাদেৰূপায় পড়িয়া থুকিকুক্কন । অতঃপৰ “এইভাৱ

ଲଇୟା·କଳପୁର ଗିଯା ଶ୍ରୀଅଷ୍ଟିକା ଦେବୀ, ଶ୍ରୀକୋଳାସ ଶ୍ଵାମୀ, ଉତ୍ତର ବିଜବର ପ୍ରଭୃତିର ସଙ୍ଗେ ମିଲିତ ହଇଲେନ । ପୂର୍ବେବେ ଈତ୍ୟଦେହେ  
ସଙ୍ଗେ ସନ୍ତିଷ୍ଠାତ୍ମା ଭାବ ଛିଲ । ଏଥନ ଉହା ଆରୋ, ପ୍ରଚାର ହଇୟା  
ପ୍ରକାଶ ହଇଲା । ଏଥନ ହଇତେ ମହା ସର୍ବକ୍ଷଣ ଶ୍ରୀଅଷ୍ଟିକାଦେବୀର  
ଶ୍ରୀଶ୍ରୀମନ୍ମା ତଳାୟ ମଧୁର ଶ୍ରୀହରି ନାମେ ମାତୋୟାରା ହଇୟା ପାପଳ  
ହଇୟା ପଡ଼ିୟା ଥାକିତେନ । ଏ ଅବସ୍ଥା ସାହାକେ ସଥନ କର୍ମ  
କରେନ, ମେହି-ଇ ଭାବରୁ ହଇୟା ପଡ଼ିତେ ଥାକେ । ବହୁ ମୃତକଙ୍ଗ  
ମୁମୁକ୍ଷୁ ରୋଗୀ ତୀର୍ଥାର ପୁଣ୍ୟପର୍ଶେ ନବଜୀବନ ଲାଭ କରେ ।  
ଏଥନ ହଇତେ ଏକେବାରେଇ ଆପନାର ଖେଳାଲେ ଚଲିତେ ଫିରିତେ  
ଲାଗିଲେନ । କାହାରେ କଥାଯ କର୍ଣ୍ଣ ପାତ ନାହିଁ । ଭାଦ୍ରମାସେ  
ଭୋବାଡୀ ହଇତେ ବ୍ରେଲୋକ୍ୟନାଥ, ଅଶ୍ଵମୀକୁମାର, ଅତୁଳ କୃଷ୍ଣ ଓ  
ସାନମୁକୁରିଯାର ନୀଳକମଳ ଏହି ଚାରିଙ୍ଗନେ ଆସିଯା ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରଙ୍କେ  
ତୀର୍ଥଦେର ଅଙ୍ଗଲେ ଲଇୟା ଘାନ । ଏବଂ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରର ସଙ୍ଗେ ମହେ  
ମୁରିତେ ଥାକେନ ।

ଉତ୍ତର ବ୍ୟସର ପୌଷ୍ମାସେ କଳପୁର ହଇତେ ଭୋବାଡୀ ଯାଇବାର  
ସମୟ ଉତ୍ତରଗଣେର ଶମ୍ଭ୍ୟ ହଇତେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କ୍ୟେକବାର ଅନ୍ତର୍ଭୟ ହଇୟା  
ଘାନ, ଆବାର ହଠାତ୍ ଆରିଯା ଉପଶିତ ହନ । କଥନ ଉଲଙ୍ଘ, କଥନ  
ବା ଅର୍କୋଳଞ୍ଚାବଦ୍ଧାୟ ପାଗଲେର ଭାବ ମତ କରିତେ କରିତେ ଚଲିତେ  
ଥାକେନ । କଥନ ବା ପଥେର ଗରୁ ବାଚୁରଙ୍କେ ଧରିଯା କୋଳ ଦେନ, ତାରେର  
ପିଠେ ଚଢ଼ିୟା ବୁଦେନ, କଥନ, ବା ବିଜବରେର କ୍ଷର୍କେ ଉଠିଯା ଚଲେନ ।  
କଥନ ଓ ଯା ଗାଳାଗାଲି ବକାବକି କରେନ । ଏହି ସବ ଦେଖିଯାଟି ଶ୍ରୀକୋଳାସ  
ଶ୍ଵାମୀ ତୀର୍ଥାକେ ପାଗଳ କୁଲିଯା, “ପୌଗମଟୀନ” ବୁଲିଯା ଡାକିତେ

ଅଗିଲେନ । ସେଇ ହିତେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରେର ପାଗଲଚାନ୍ଦ ନାମ ପ୍ରଚାର ହେଇଯାଏଗେଲ । ଆର ଏତଦେଶେର ଭକ୍ତଗର୍ଣ୍ଣର ଅଭିପ୍ରିୟ ଅଭିଶ୍ରମରେର ଛାକ୍ “ପାଗଲଚାନ୍ଦ” ନାମେଇ ତିନି ବିଶେଷ, ପରିଚିତ । ଉତ୍ତର ବଂସର ମାଘୀ ପୂର୍ଣ୍ଣିମାର ପୂର୍ବ ପର୍ଯ୍ୟାନ୍ତ ତାହାର କମ୍ବେଜର ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ଭକ୍ତ ଭିନ୍ନ ସାଧାରଣେର ମଧ୍ୟେ ତିନି ଅପ୍ରକାଶଇ ଛିଲେନ । ଉତ୍ତର ବଂସର ୧୩୧୯ ବଞ୍ଚାଦେର ୯ଇ ଫାଲ୍ଗୁନ ଶୁକ୍ଳବାର ମାଘୀ ପୂର୍ଣ୍ଣିମାଯେ ଭକ୍ତଗନ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରକେ ଲଈଯା ଦେବାଶ୍ରମେ ଭକ୍ତ-ସମ୍ମାନନ୍ଦ ଓ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଦ୍ଵାନବନ୍ଧୁ ପ୍ରକାଶ ମହୋଂସବ କରେନ । ଏ ମହୋଂସବେ ଶତ ଶତ ମରନାରୀର ମଧ୍ୟେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର ଶୁ-ପ୍ରକାଶ ହେଇଯା ସୌଯ ଭାବ ଜଗତେ ପ୍ରକାଶ କରିଲେନ । ସେ ସେ ଦୋଯ ଲଈଯା ଆସିଲ, ସେ ସେ ସାହା ସାହା ପାଓଯାର ଆଶାୟ ଆସିଲ ଦୟାଲ ପାଗଲଚାନ୍ଦ ବାହ୍ନାକଲ୍ପତରକ ହେଇଯା ତାହାଦେର ତତ୍ତ୍ଵ ପ୍ରାର୍ଥନା ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିଲେନ । ଏବଂ ପ୍ରକାଶ କରିଲେନ—“ଆମିଓ ମାନୁସ, ତୋମରାଓ ମାନୁସ, ସକଳେଇ ମାନୁସ ଏହି ମାନୁସ ରୂପେଇ ତ ଭଗବାନ ! କୋନ ଭୟ ନାହିଁ । ମାଈଃ୍ ମାଈଃ୍ ! ଆମି ଆସିଯାଛି, ଆମି ଆଛି ! ଆମାକେ ବିଦ୍ୱାସ କର, ନିର୍ଭର କର, ସୈପେ ଦାଉ ! ଆମି ତୋମାଦେର ଭାଲମନ୍ଦ ପାପ ତାଙ୍କ, ସବ ଶ୍ରଦ୍ଧା କରିଲାମ । ସର୍ବଦା ଆମାର ନାମ ନିଯ୍ୟେ କାଜ କର । ଜ୍ଞାନଲାଭ କର । ସତ୍ୟ ଓ ବୌଦ୍ୟବାନ ହୋ । ସକଳେର ମଧ୍ୟେ ସୁମର୍ଦ୍ଦ ବନ୍ଧୁରେ ମଧ୍ୟେ ଆମାକେ ଜେନେ ସକଳକେ ସବତାକେ ଭାଲବାସ ପ୍ରେମ କର । ପ୍ରେମ ପ୍ରେମ ପ୍ରେମଇ ସବ । ସୁକଳେଇ ସମାନ । ସକଳେଇ ମୁକ୍ତ । ଡୁଇ ଝାଙ୍ଗୀ ଆବାର ବନ୍ଧୁ କିରେ ? ସକଳେଇ ସୁକଳେର ଭାଇ, ଭଗ୍ନା, ବନ୍ଧୁ ! ଆମିଓ ସକଳେର ବନ୍ଧୁ—“ଜନ୍ମ:

“দীনবকু” আর ভয় নাই ! জগতের দীনগণই আমাদের বকু !” এই দিন হইতেই তাহার অপূর্ব ভাবরাশি জগতে বিস্তার হইতে আরম্ভ হইল। বহুব-দুরাক্ষর হইতে ধনৌ জ্ঞানৈ, শীন-দরিদ্র আর্ত আতুর হিন্দু মুসলমান জাতিবর্গ নির্বিশেষে এক মুনবজ্জাতি হইয়া আসিয়া, তাহার অমূল্য অহৈতুকী দয়া লাভ করিয়া ধন্ত্য হইতে লাগিল। যে আমিল, এ আপন ভোলা প্রেমের পাগল কাঙালোর ঠাকুর দীনের বকু তাহাকেই বকু বলিয়া কোলে লইলেন, বুকে ধরিয়া প্রেমালিঙ্গন দিলেন। দিকে দিকে সাম্য-মৈত্রী-স্বাধীনতার বিজয় বৈজয়ন্ত্রী উড়োন হইল। শঙ্খ শিঙ্গা কাংস, খোল-চোল, জয়ড়ক্ষা মুদঙ্গের সঙ্গে মঙ্গলধ্বনি হলুধ্বনি সমভিদ্যহারে জগম্যজল “জয় দীনবকু” ধ্বনি ধ্বনিত হইয়া সেই ভাব রাজ্যের সোণার মানুষ রাজরাজেশ্বরের প্রকাশ বার্তা দেশে দেশে, ঘরে, ঘরে, ঘারে ঘারে বিঘোষিত হইল। বিশ্বের মহাপরিবর্তন ভাব—জাগরণ যুগের উদ্বোধন সংজ্ঞাপিত হইল।

সমস্ত বিভিন্ন বিশৃঙ্খলা, সমাজের ভেদাভেদ উঠিয়া, গিয়া সকলেই সমান-মানুষ, তাহারই, সন্তান, ভাই ভগী—বকু ভাব প্রবর্তিত হইল। বহু উক্ত, সিঙ্কপুরুষ, মুক্তপুরুষ, জীবশুক্ত মহাপুরুষ আসিয়া তাহার অমিয় সদানন্দময় সঙ্গে মাতিয়া রহিল ; কেহ কেহবা বিভিন্ন প্রদেশে গিয়া ঐ ভাব বিস্তার করিতে বাহির হইয়া গেল। এতদেশে তাহার উক্ত—পণ্ডিত-রাইচরণ-রায়, গমেশচন্দ্র হীরা, গায়ক কবি গঙ্গাচরণ, সরীকার, মহাজ্ঞা, উমাচরণ ঠাকুর, শুক চাঁদ-অজুমদার, সখিচরণ মণ্ডল, গায়ক, কবি

রঞ্জনীকান্ত সরকার, রসকবি কুমুদকান্ত দত্ত, উক্তবচন্দ্র মজুমদার, 'বারিকানাথ' সরকার, রঞ্জনীকান্ত দাশ, ঘড়েশ্বর রায়, সাধু রাজকুমার রায়, ডাক্তার হরেন্দ্রনাথ দাস, ডাক্তার শ্যামলাল পোদার, রসিক, শঙ্গী, কানাই কত বলিব,—দেবেন্দ্রনাথ খা, নকুলচন্দ্র মিশ্র, নবকৃষ্ণ শীল, ত্রেণোক্য নাথ কুণ্ডু, সর্বেশ্বর রাজবংশী, বিষ্ণুদাস মিয়া, মহানন্দ ঢালী, রামদয়াল ঝৰি, নৃপেন্দ্র নাথ ঠাকুর, কালীকুমার মজুমদার, ডাক্তার গনেশচন্দ্র মণ্ডল, জ্ঞানধর বাণী, স্বরেশচন্দ্র ঠাকুর, সর্বত্যাগী মহাবৌরের অবতাব স্বামী রুদ্রানন্দ, মহাদেব বিশ্বাস, মনোহর ঢালী, নেপাল চন্দ্র বিশ্বাস, রোলবী লঙ্ঘল হাকিম, পশ্চিত পতিরাম রায়, এই মিশনের সভাপতি স্বামী অমুল্য কৃষ্ণ, চন্দ্রাবলী দেবী, প্রীতিময়ী বিশ্বাস, সরোজিনী মজুমদার, রাসমণি দেবী, মহারাণী দেবী, সৌতা দেবী, চন্দ্রকান্ত মণ্ডল, মমতাজ মোদ্দো, কামিণী বিশ্বাস, সৌরেন্দ্র কুমার ভাদুড়ী, ভুবনমোহন বন্ধু, কাঙ্গালীবরণ বিশ্বাস প্রতৃতি শত শত নরনারাই তাঁহার জন্ম, "বর কৈল বাহির, বাহির কৈল ঘর"। সকলের এ পাগলাঁচাদ সকল জাতির সকলের ঘরেই যাইতেন, সকলের 'সঙ্গেই পানাহার, করিতেন, সকলকেই বন্ধুর মত ভাল বাসিতেন, এ যেন প্রৌপুরুষ, শুধা বৃক্ষ শিশু সকলেরই সকল অবস্থায়ই সমান দরদী। বে গৃহেই যখন যাইত্তেন, পায়থানা পরিষ্কার হইতে কোঠার আসবাব সাজান পর্যন্ত সর্ববিধ কর্মই ক্রেমন' পরিষ্কার পরিচ্ছন্ন করিয়া সুন্দর সুশৃঙ্খলকে সুসজ্জিত করিয়া, মানুষের বাসের উপর্যোগী 'স্থান

করিয়া, মানুষের মত মানুষ হইয়া জীবনধাত্রা নির্বাহ করিতে হয়, তাহা স্বহৃস্ত সম্পাদন করিয়া বাসগৃহেরও আদর্শত্ব প্রদর্শন করিয়া গিয়াছেন । প্রতি মানুষের—বালবুবাবুক, স্ত্রী, পুরুষ প্রভ্যেকেরই প্রাতঃকূথান হইতে পুনঃ নিম্নাকাল পর্যান্ত এক এক করিয়া সমস্ত দৈনন্দিন কার্য নিয়মিতভাবে নিজে করিয়া ও ভক্তদের সঙ্গে সঙ্গে রাখিয়া এবং ভক্তগৃহে আইয়া শিক্ষা দিয়া গিয়াছেন । কোণের বি, বৌ হইতে জজ, মার্জিট্রেট, পণ্ডিত মুখ, ধনী, দরিদ্র সকলকেই আপনার হইতে আপনার করিয়া তাহাদের প্রিয়তম আহুয়ভাবে, বক্তুভাবে, প্রভুভাবে তাহাদের হইয়া, তাহাদের মধ্যে যাইয়া তাহাদের মধ্যের সর্বপ্রকারের কু-সংকার্ণ স্বয়ং সমুদ্ধে থাকিয়া দূর করাইয়া মুক্তির পথ, ভবিয়াৎ বংশীয়দের মুক্তির পথ সু-প্রশস্ত করিয়া দিয়া গিয়াছেন ।

শ্রীশ্রীঠাকুরের জীবনে এত সব অলোকিক ঘটনা ঘটিয়াছে যে তাহা বলিতে গেলে দিন-মাস-বৎসর লাগিয়া যায় । এবং অনেকে আমাকে মন্ত্রিক বিকৃত বলিয়া উপহাস করিতেও বোধ হয় দ্বিধা বোধ করিবে না । কিন্তু “সত্য চির সত্য, ব্যক্ত স্বীয় মহিমায়”<sup>১</sup> তাই দুই একটি ঘটনা এখানে না প্রকাশ করিলে তাহার অমূল্য জীবনের আভাষটুকুও বাকী থাকিয়া যাইবে । তাহার জন্মের দুই চারিদিন প্রায় একদিন পাঞ্চাদেবী দ্বিপ্রহরে শিশু ঠাকুরকে লইয়া একাকী অঁতুড়বরে যুমাইয়া আছেন । কিছুক্ষণ পথে আগিয়া দেখেন—ঘরের চাঁলার ছিন্ন, দিয়া প্রথর রোজ্বাপ আচিন্তা শিশুর মুখে লাগে দেখিয়া এক প্রকাণ্ড সর্প

ବିଶ୍ଵାଳ ଧବଳ ଫଳ ବିସ୍ତାର କରିଯା ଶିଶୁକେ ରୌଦ୍ର ହଇତେ ରଙ୍ଗା  
ବୁଝିଲେହେ । ‘ଆର ତାହାର ସଙ୍ଗେ ଶିଶୁ ଠାକୁର ଯେନ ଇଂସିଯା ଇଂସିଯା  
ଖେଳା କରିଲେହେ । ପାଞ୍ଚାଦେବୀ ଦେଖିଯାଇ ଭୋତ ହଇଯା ଯେଇ  
ଧାତ୍ରୀକେ ଡାକିଲେନ, ଅମନି ସର୍ପଟି ଯେନ କୋଥାଯ ଅୁଦୃଶ୍ୟ ହଇଯା  
ଗେଲ, ଆର ଥୁଣ୍ଡିଯାଓ ପାଓଯା ଗେଲ ନା । ପାଞ୍ଚାଦେବୀ ସ୍ଵୟଂ ଏକଥା  
ଆମାଦେର କତବାର ବଲିଯା ଜାନାଇଯାଛେ । ଯେ, ‘‘ଏ ପାଗଳ  
ସାମାନ୍ୟ ପାଗଳ ନୟ ରେ ! ଏ ମେହି ବ୍ରଜେର ପାଗଳ ! ଜନ୍ମକାଳ ହତେଇ  
ଦେଖେ ଦେଖେ ବୁଝେ ଆସୁଛି ।’’ ଆର ଏକବାର ଆମଡିଯା ହଇତେ  
ଆସିଲେ ପଥେ ଶ୍ରୀକୈଳାସ ଶ୍ଵାମୀର ସଙ୍ଗେ ଆଶୋଚନା ହିଲେଛିଲ  
“ତୀର ଉପର ବିଶ୍ଵାସ କର, ନିର୍ଭର କର, ତିନି ସବ କରେ ନେବେନ ।  
ତିନି ସବ କରେ ପାରେନ । ତିନି ଦୟାମୟ, ନା ଚାହିତେଇ ଯାଇ  
ଦରକାର ଦିଯେ ଥାକେନ । କିଛୁ କହେ କହେ ତମ ନା । ଶୁଦ୍ଧ ନିର୍ଭର,  
ନିର୍ଭର କହେ ପାଲେଇ ସବ ଅଭାବ ଚ'ଲେ ସାବେ ।’’ ଶ୍ରୀକୈଳାସ ଶ୍ଵାମୀ  
ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁରେର ଏକଥାଯ ବିଶ୍ଵାସ କରିଲେ ‘ନା ପାରିଯା ବଲିଲେନ--  
ଆଜ୍ଞା, ଯଦି ତାହାଇ ହୟ, ତବେ ଏହି ମାଠେର ମଧ୍ୟେର ଶୁଣ୍ୟ ଆମଭିଟୋଯ  
ବସେ ଆମରା ତୀର ନାମ କରି, ତୀକେ ସବ ସଂପେ ଦିଯେ ବସେ ଥାକି,  
ଦେଖି ତିନି ଆମାଦେର ପାନାହାର କରାନ କେମନ କ'ରେଣ୍ଟ’’ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର  
‘ଭାବେର ଉପରେ ଚଲିଲେନ,—ଚଲିଲେହେ—ଯେହି ଏହି କଥା ଅମନି  
ସଙ୍କେତ ଉଠିଲେନ ମେହି ଆମ ଭିଟାଯ, ପାଗଲେର ପାଗଲାମୀ ଆରଙ୍ଗୁ  
ହୁଇଯା ଗେଲ ।’’ ପାଗଲଚାନ ଏକ ଆମ୍ବେରଙ୍କେ ଉଠିଯା ଡାଲେ ବସିଯା  
ଗାନ୍ଧିରିଲେନ । ୬୦୧୭୦ ଅନ ସଙ୍କ୍ଷେପ ଏକ ଏକଜନ ‘ଏକ ଏକ  
ଡାଲେ, ଏକଟୁ ଏକଡାଇଯା କେଉ ବସିଯା, କେଉ ଗାଇଟେ ଲାଗିଲେନ’

কেউ নাচিতে লাগিলেন, কেউ উচ্ছেঃস্বরে সিংহনাদ করিতে লাগিলেন। কেউ লক্ষ্যণে দিতেছেন. কেউ আত্মশাশ্বত ভাস্তুর ও ভাবোম্বত ভক্তগণকে বাতাস করিতেছেন, ছায়া দিতেছেন। চৈত্র মাসের দ্বিপ্রহর। রৌদ্র ঝিম ধরিয়াছে। সেই ভিটা ইইতে প্রাম এক মাইল দেড় মাইল দূরে। অনমানব নিকটে নাই, জল ও নাই। কাহারও ক্ষুধাতৃষ্ণা নাই। বাহিক জ্ঞান ও নাই। ভাহারা যেন এজগতের নয়, কোন এক জগতের। কিছুক্ষণ বাদে দেখা গেল শ্রীশ্রীঠাকুরের গানে ও ভক্তগণের ভাবে আকুল হইয়া প্রাম হইতে দলে দলে যেমনে পুরুষ শিশু-বৃক্ষ সব খাবুর লইয়া আসিতেছেন। তাহাদের আগমনে আনন্দ আরোও বাড়িয়া গেল। অবশেষে বেলা ঢটার সময় শ্রীশ্রীঠাকুর ভাব সাম্লিয়া বাহুজগতে দৃষ্টি করিলেন এবং ভক্তগণের অঙ্গে 'শ্রীহস্ত' বুলাইয়া সকলকে শান্ত করিলেন। অতঃপর প্রামবাসৌগণের কাতর অনুরোধে তাহাদের আনৌত্ত খাদ্যবস্তু দ্বারা মহাপ্রসাদ তৈয়ারী করিয়া সকলে মিলিয়া প্রহণ, করিয়া সেথান হইতে যাত্রা করিলেন। সেইদিন হইতে সকলে ধুধিল—শিশু-জন্মিবার পূর্বে তাহার খাদ্য মাতৃস্তম্ভ স্বাভাবিক নয়, উহা তাঁহারই অভৈত্কী দয়ার দান।

আর একদিন, ১৩২৫, বঙ্গাব্দে পশ্চিম গনেশচন্দ্র হৌরার বাড়ীতে, শ্রীশ্রীঠাকুরের অস্থানটীমী মহোৎসব হয়। প্রাতিতে, কীর্তন হইতেছে। শ্বামীজি, মঁকিণে এবং শ্রীশ্রীঠাকুর বামে বসিয়া নিভাই গোলেন ভাবে বিভোর ইইয়া বসা অস্থায়ী ত্রাল তুলিয়া

‘তুলিতেছেন ।’ ভক্তগণ ভক্ত বিপিলের রাচিত গানের ‘‘মালা  
দ্বৃলছে প্রেমের হাওয়ায়, পাগল টাঁদের গলায় টাঁদের মালা  
দ্বৃহে প্রেমের হাওয়ায়’’ এই অংশ গাহিয়াই মুমুর দিয়াছেন ।  
সকলে ভাবে বিভোর । সকলেরই ঠাকুর স্বামীজির প্রতি দৃষ্টি  
নিষ্ক । ইহার মধ্যে হঠাতে শ্রীশ্রীঠাকুরের গলায় দুলিত বকুল  
ফুলের মালাটি আপনা আপনি উঠিয়া গিয়া গনেশচন্দ্রের ‘গলায়  
গিয়া লাগিল !’ গনেশচন্দ্র শ্রীশ্রীঠাকুরের পার্শ্বদেশে ১০।১৫ জন  
ভক্তের পিছনে বাতাসের বিপরীত দিকে বসিয়া ছিলেন । এই  
দৃশ্য দেখিয়া সকলেই স্তুতি—বিশ্বিত ও ভাবিত হইয়া গেলেন ।  
এখনো এই অঞ্চলের লোকেরা এই মালার কথা অলোচনা করিয়া  
থাকে । একরপে যে নিত্যাই কত কত নৃতন নৃতন আলোকিক  
অন্তুত অপূর্ব ঘটনা সকল হাঁটিতে বসিতে থাইতে শুইতে, এমন  
কি শৌচে ষেতেও হইত তা কে বলিয়া শেষ করিবে ? কত মুমুরুকে  
বাঁচাইলেন, কত অচেতনকে চেতন করিলেন । এ সহজ ভাবের  
পাগল মানুষের জলে-স্বলে-নভে, অন্তরে বাহিরে সর্বত্র অবাধ  
গতিতে অপূর্ব অপূর্ব ভাবের কত খেলাই দেখিয়াছি । একেই  
বলে মানুষরূপে ভগবান् ! একেই বলে অবতার শক্তি । “‘একেই’  
বলে কড়শ্চেতন শক্তির মধ্যে পূর্ণ চৈতন্য শক্তির বিকাশ ।

— শ্রীশ্রীঠাকুর মদ্র গাঁজা ভাঁং প্রস্তুতি নেশাকের বস্তুর বড়ই  
বিরোধী ছিলেন । তাঁহার সম্মুখে কেহ, কি তাঁহার ভক্তের মধ্যে  
কেহ কখনো স্পর্শ করিতে পারিত না । তিনি বলিতেন, ‘নেশা  
একমাত্র তাঁহাতেই কর্বে । ভগবানেই কর্বে ।’ সেইই সর্ব

নেশাৰ আকৱ। তাঁতে নেশা কৱলে আৱ ছুটিবে’না। অন্ত  
নেশা সব তুচ্ছ হ'য়ে যাবে।’ আৱ বিশ্রাম বাৱ রবিবাটৰ ভক্ত  
দিগকে বিশেষতঃ যে সকল ভক্ত গৃহী, সকামী তাঁহাদিগকে মাত্ৰ  
মাংস খাইতে নিষেধ কৱিতেন। এবং সংযমা হইয়া পৰিত্বভাবে  
তাঁহার চিন্তা, তাঁহার নাম কৱিতে বলিতেন। ইহাতে সপ্তভয়,  
অকালমৃত্যুৰ ভয়, অগ্নি জলভয়, পৈশাচিক ব্যুধি প্রভৃতিৰ ভয়  
খাকিবে না। তাই দেখা গিয়াছে—১৩২৬ সালৰ প্ৰবল  
ৰাটিকায় তাঁহার ভক্তঘৰেৱ একটি বিড়াল কুকুৰ এমন কি একটি  
পক্ষী পর্যন্তও মৰে নাই। ইহা আমি বহু অনুসন্ধান—অন্তৰেণ  
কৱিয়া বাহিৰ কৱিয়াছি। মনে কৱিবেন না যে, আমৱা সহজে  
বিশ্বাসী হইয়াছি, পুনঃপুনঃ যাচাই কৱিয়া কৱিয়া তবে বিশ্বাস  
কৱিতে বাধ্য হইয়াছি।

উনবিংশতি শতাব্দীতে যে মানুষ শ্রীশ্রীরামকৃষ্ণনুপে আসিয়া  
রাজধানী কলিকাতা নগৱাতে বহিমুখী গতিকে সঙ্গোৱে টানিয়া  
অন্তমুখী কৱিয়া দিয়া সমস্ত ভাৱতবৰ্ষকে বাঁচিবাৰ পথে আনিয়া  
ৱাখিয়া গিয়াছেন, যে মানুষ কৃষ্ণ বুক্ষ শ্রীকৃষ্ণনুপে পূৰ্ব পূৰ্ব যুগে  
আসিয়া এক একবাৱ যুগ চক্ৰেৱ গতি প্ৰত্যাবৰ্তন কৱিয়া গিয়া-  
ছিলেন, সেই চক্ৰধাৰীই এবাৱ বাংলাৰ মধ্যে আসিয়া সমগ্ৰ পতিত  
জাতিৰ যুগ যুগান্তৰেৱ নিম্নগতিকে উদ্ধিমুখী কৱিয়া গেলেন।  
মানুষে মিশিয়া মানুষ হইয়া গ্ৰেমন সহজভাবেৱ মানুষেৱ লৌলা  
বিনিই দেখিয়াছেন, তিনিই ধৃষ্ট, হইয়াছেন, জীবন, জনম সাৰ্থক  
কৱিয়াছেন।

তোহার অহেতুকী করণার কথা মনে পড়িলে এখনও  
আনন্দে ভাবে শরীর রোমাঞ্চিত হয়, চিত্ত উৎসুলিত হইয়া উঠে।  
যে ষথনি যে দায়, যে অভাব আসিয়া জানাইয়াছে, বড়বৃষ্টি,  
শীতাতপ, রাত্রিদিন সময় অসময় তুচ্ছ করিয়া, এমন কি নিজের  
অসুস্থ শরীর লইয়াও তখনি ছুটিয়াছেন—তাহাদের স্মৃত্তির  
জন্য। শত শত রোগী শোকো, দৌন দুঃখী প্রত্যহ বিদ্যায় হইত।  
নিজে খণ্ড হইয়াও দীনদরিদ্রের সেবা করিয়া কি আনন্দই  
পাইতেন। যেন সমস্ত জগতের জন্য, সমস্ত দেওয়ার জন্যই  
প্রভু এবার পাগল হইয়া আসিয়াছিলেন। দেখিলে মনে হইত  
সেই অসুস্থ শরীরের মধ্যস্থিত অসুস্থ সম্ভাটী যেন সমস্ত জগত  
অঙ্গাণেরই কেন্দ্র প্রকৃপ। দীনদরিদ্র, মুর্ধ আর্ত, নিঃশ্বাসয়  
নির্ধ্যাতীত ও বন্ধ-ভীতেরই মুক্তির জন্য—উক্তারের জন্য, ত্রাতৃকূপে  
পিতৃমাতৃকূপে বন্ধুরূপে সহজ ভাবের আবরণ পরিয়া আসিয়া-  
ছিলেন। দীন-দরিদ্রের জন্য জগতে এমন ভাবে কেউ আর  
কাদে নাই। এমন খোলা প্রাণ দেওয়া ভাবে কেউ আর  
তাদের মধ্যে মিশে নাই। এক মাত্র, প্রভু যৌশুক্রীষ্ট বিলিয়া-  
ছিলেন—“দীন যাহারা তাহারাটি ধন্য। কেন মৃ স্বর্গ-রাজ্য-  
তাহাদেরই”। কিন্তু এ সহজভাবের পাগল মানুষ তাহাদের  
বন্ধু হইয়া কোল দিলেন, প্রেম বিলাইলেন, আপনার করিয়া  
সঙ্গে মিশ্যাইয়া লাইলেন। প্রভু যৌশুক্র প্রধান ভক্তগণের মধ্যে  
অধিকাংশই ছিল ‘নিষ্ঠাশ্রেণী’ জালিক সম্প্রদায়ের ‘আরং  
ইহারও প্রত্যক্ষ প্রত্যক্ষ প্রাণে হাতি’ মুচি ডোম অসুস্থ আশ্রম

ପାଇଲ, ଆଜଳ କାଯନ୍ତି ବୈଷ୍ଣ ଆସିଲ, ଆଶ୍ରୟ ପାଇଲ, ଧୋପା ନାପିତ ପ୍ରଭୃତିର ବିଭିନ୍ନ ଶ୍ରେଣୀର ହିନ୍ଦୁ ଆସିଲ ଆଶ୍ରୟ ପାଇଲ, ମୁସଲମାନ ଶ୍ରୀଷ୍ଟିଯାନ ଆସିଲ ଆଶ୍ରୟ ପାଇଲ । ଧନୀଦିନିନ୍ଦ୍ର ପ୍ରଭୃତି ମୁଖ' ନରନାରୀ ଯେଇ ଆସିଲ ମେହି ଆଶ୍ରୟ ପାଇଲ । ସେ ଧନେର ଆଶ୍ରୟ ଆସିଲ ସେ ଧନ ପାଇଲ, ଯେ ଜନେର ଆଶ୍ରୟ ଆସିଲ ସେ ଜନ' ପାଇଲ, ଯେ ଜ୍ଞାନଭକ୍ତି, କର୍ମ-ମୁକ୍ତି ସେ ସେ ପ୍ରକାରେର ଆଶା ଲାଇଯାଇ ଆସିଲ ସକଳେ ତତ୍ତ୍ଵ ଭାବ ପାଇଯା ସମସ୍ତ ଅଭାବ ଦୈଶ୍ୟ ଭୁଲିଯା ଗେଲ, ଧନ୍ୟ ହଇଯା ଗେଲ ଏବାର ସକଳକେ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିତେଇ ପ୍ରଭୁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ପ୍ରକାଶ ହଇଯାଛିଲେନ ।

ଶ୍ରୀଶ୍ରୀଠାକୁର କୃଷ୍ଣ-ବୁନ୍ଦ ଗ୍ରୀବ୍ରଟ, ଆଜ୍ଞା-ବ୍ରଙ୍ଗା କାଣ୍ଡୀ, ଦୁର୍ଗା-ମନମା ଚଣ୍ଡୀ ହରି ସକଳ ଦେବ ଦେବୀର ମାନିତେନ । ଏକ ଏକ ସମୟ ତୀହାଦେର ଏକ ଏକ ଭାବେ ବିଭୋବ ହଇଯା ଥାଇତେନ । ଆବାର କାହାକେଓ ମାନିତେନ ନା । ଏକଥା ବଲିଲେଓ ମିଥ୍ୟ ହୟ ନା । କାରଣ ତିନି ସର୍ବବନ୍ଧଗହି ଆପନାତେ ଆପନି ମାତୋଘାରା ହଇଯା ଥାକିତେନ । ସର୍ବବନ୍ଧ ହଇଯା ଥାକିତେନ ; ଯଥନ ସେ ଭକ୍ତ ଯେ ଭାବ ଲାଇଯା ନିକଟେ ଆସିତେନ, ମେ ଭକ୍ତେ ତୀହାର ମେହି ଭାବେଇ ଦର୍ଶନ ପାଇଯା ତମ୍ଭୟ ହଇଯା ଯାଇତେନ । ତାଇତ ଏମାମୁଷେ ‘‘ଶୁଷ୍ଟିଗାନେ ଭାବେ ଶୃଷ୍ଟ, ବୋକ୍ତେ ଭାବେ ବୁନ୍ଦ, ମୋସଲେମେ କହେ ଆଜ୍ଞା ତୁମି ନିତ୍ୟଶୁଷ୍ଟ ।’’ ବଲିଯା ନିତ୍ୟ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ନିତ୍ୟ-ଶୁଷ୍ଟ ଠାକୁର ସର୍ବବନ୍ଧପହି ଧାନ କ୍ରିତେନ, ଜଗତେର ସର୍ବନାମ, ଶ୍ରୀବନେଇ ଭାବେଇ ହଇଯା ପଡ଼ିତେନ । ତିନି ଶିଶୁର ନିକଟ, ଶିଶୁ, ବୁନ୍ଦକୁ ନିକଟ ବୁନ୍ଦ, ଶୁଷ୍ଟାର ନିକଟ ଯୁବା, ପୁରୁଷର ନିକଟ ପୁରୁଷ, ଆବାର

“নারীদের নিকৃট নারীরূপে প্রকাশ পাইতেন। বস্তুতঃ এ সর্ববরূপী  
মানুষ “কি যেন কি”ই ছিলেন। যে যেমন তাহার কাছে  
চেমনি ভাবে দাঢ়াইয়া তাহাকে আপনার করিয়া লইতেন। এমন  
বাল-গান্ধীর্ধ্য ভাবের সমাবেশ আর দেখা যায় নাই। সকলে  
যেমন তাহার ভৱে সর্ববদ্ধ সন্তুষ্ট থাকিত তেমন আবার স্নেহ  
ভালবাসায় পুত্রকন্যাবৎ ভাবিয়া মধুর বাংসলা স্নেহ রসে পরি-  
পূর্ত হইয়া যাইত। একাধারে শ্রীশ্রীঠাকুরে গৃহী, ত্যাগী, সন্ম্যাসীর  
ভাব, রাজসিক সামাজিক ধার্ষিকের ভাব, আবার উহাতে সর্ব  
প্রকারের সংস্কারের ভাবও সর্ববদ্ধ প্রকাশ পাইত। কর্মে  
এমন ব্যাপৃত থাকিতেন যে, দিবা-বাত্র মাত্র ৩৪ ঘণ্টার বেশী  
বিশ্রাম কি নিম্নায় থাকিতেন না। অধিকাংশ রাত্রিই কীর্তনে  
কথনে আনন্দে কাটাইয়া দিতেন। জগতে নিষ্কাম কর্ম্মযোগ  
অকামনা প্রেমভজ্ঞি এবং সত্তা চৃত্তন্তশক্তি প্রদান করিতেই  
এবার এ অপূর্বিভাবের লীলা। লীলাশেধে ভাবের মানুষ তাহার  
স্তুলদেহ ত্যাগ করিয়া দিব্য ভাব গ্রহণ করিলেন। জগতের  
স্তুলাবলম্বী জীবের সেই দুঃখের দুর্দিন বাংলা ১৩৩১ সালের ১০ই  
আষাঢ় মোহৰার।

“বহু যুগমুগান্তরের অবজ্ঞাত উপদ্রুত শিক্ষালোক বর্জিত  
অমুমত সমাজের মধ্যে শিক্ষালোক প্রবেশ না করাতে হিন্দু  
সমাজের প্রধান অঙ্গ পক্ষাঘাতগ্রস্ত হইয়া রহিয়াছে। এ  
অঁমুমত সমাজের মধ্যে সর্বতোমুখী শিক্ষা প্রচলিত না হইলে  
সমাজ অঙ্গ যে পুরিপুর হইবে না।” তাই এতদেশীর অমুমত

সমাজের মধ্যে স্ত্রী-পুরুষের শিক্ষার আকাঞ্চ্ছা নৈতিক চরিত্রের উন্নতি বিধান ও সেবাধর্ম জাগরুক করিয়া দীনদরিদ্র ও আর্দ্রের সেবারাই সর্ববিধ মুক্তির উপায় করিয়া দিবার জন্য এবং যাহাতে তাহার অনুগামী সেবকগণ ভোগ-লালসা পরিত্যাগ করিয়া দেশ ও দশের সেবায় জীবন উৎসর্গ করিবার স্বীকৃত পাই তদুদ্দেশ্যে শ্রীশ্রীঠাকুর একটী কেন্দ্ৰীয় মঠ ও মিশনের প্রয়োজনীয়তা উপলক্ষ করিয়া রাখথড়ের মেই “আলোক ডাঙ্গা”য়ই এই মঠ ও মিশনের ভিত্তি স্থাপন করিয়া গিয়াছেন। তাই আজ আমি হৃদয়ের সহিত শ্রীশ্রীনবস্কুল মঠ ও মিশনের কর্মসূচি, তাহার গৃহাভক্তিগণ এবং অভ্যাগত সাধুসঙ্গনগণকে শ্রীশ্রীঠাকুরের কথায়ই আহ্বান করিতেছি—ওগো, বর্তমানের দিকে দৃষ্টি নিক্ষেপ কর। যা অঙ্গীত হয়ে গেছে তা গেছে, ভবিষ্যতে কি হবে না হবে তা কে জানে? অতএব বর্তমানের কার্য্য বর্তমানে ক'রে যাও। বর্তমানের ভাব বর্তমানে গ্রহণ কর। বর্তমানের হাওয়ায়, জীবনতরীর পাল টেনে দাও। সহজভাবে জীবন সাফল্য কর। ইহাই বর্তমানের ধর্ম। ওম।\*

শাস্তিঃ!      শাস্তিঃ!!      শাস্তিঃ!!!

\* ১৩০৫ বঙ্গাব্দের মাঘা পূর্ণিমার ধৌরেক্ষণ্যের মঠে শ্রীশ্রীঠাকুরের প্রকাশ মহোৎসবে তত্ত্বসম্মেলনাতে দেশ সেবায় সর্বত্যাগী মহাপুরুষ ঠাকুর মহারাজ নগেন্দ্রনাথের শ্রীশ্রীঠাকুর সম্মুখ বক্তৃতা হইতে গ্ৰহীত।











